آنخضرت ملی الله علیه وسلم کے بعد حکومت کیے قائم ہوئی کے موضوع پر

# مجلس در س

منعقده اسلامک اکیدی آف مانچسر بتاریخ ۳ اگست ۱۹۹۱ء

خطاب

مفکر اسلام حضرت علامہ ڈاکٹر خالد محمود صاحب دامت برکا تھم دائریکٹر اسلامک آکیڈی مافچسٹر( برطانیہ )

Printed by:

#### IDEAL PRINTING SERVICE

Dark Lane, off Chancellor Lane, Ardwick, Manchester M12 6FA.
Telephone: 0161-273 5449

# فهرست مضامين

یمودیوں کا ایک افسانہ شیعه بروییگنژه اور اسکا جواب آیت محیل دین کب اتری امامت کا مسکلہ شیعہ کے ہاں اصولی ہے شیعه عقیده که آیت تنمیل دین ۱۸ کو اتری خلیل قزوین کا دعوی که بیه دو دفعه اتری حضرت علی نے خلافت کا دعوی کیوں نہیں کیا حضرت علی کا حضرت ابو بکر کے پیچھے نماز یڑھنا باری میں خلیفہ مقرر کرنے کی تجویز قلم دوات کی بحث حضور کی تین وصیتیں وفود کے ساتھ بہتر معاملہ مشرکین کا جزیرہ عرب سے اخراج قبر اطهر كو سحده گاه نه بنايا جائے شیعہ کا اس وصیت سے انکار شیعه عقیده که قلم دوات حضرت علی کی خلافت لكھوانے كيلئے مانگا تھا لکھنے کی ذمہ داری کس پر آتی ہے قلم دوات طلب کرنے کی ایک اور روایت حضور کی عام عادت سے استدلال امیر مقرر کرنے کا ایک واقعہ مخلوق کی اطاعت معصیت میں جائز نہیں امیر کسی کا مقرر کرده هو معصوم نهیں اسلام میں خلیفہ منصوص نہیں ہو تا حضرت عثان کے خلاف سائی سازش

گزارش احوال ہفتہ وار مجلس درس قرآن کریم نیچیلی کتابوں کا مصدق ہے حضور کا انکار محض ضد کی بناء پر ہوا حضور کے وسلے سے فتح کی دعا امام بیمقی کی روایت قاضی شو کانی کا بیان نی آخر الزمان کے بیدا ہونے کی عام شہرت خدا کو وسیله بنانا اور بزرگون سے مانگنا بے ادبی ہے یمودیوں کے ضد کی اصل وجہ کیا تھی مسلمانوں کے سب سے برے دسمن کون ہی یمودیوں کی شجر اسلام کے اکھڑنے کی امیر خاتم النيين كے مال اولاد نرينه نه ہونے یر یمودیوں کی آرزوئے خام خلفائے ثلاثہ کی اولاد کثرت سے ہے صحابہ کو آپس میں اڑانے کی یمودی سازش غدر خم کے کنارے خلافت کا اعلان مسلم نوجوانوں کی ذمہ داری خاتم النہین کی سایی جانشینی کا مسکلہ خاتم النیین کی عدم موجودگی میں نماز کی امامت حضور کی وفات پر حضرت علی کا ایک اہم بیان حضرت عمر قوم کے سامنے جواب وہ ہوئے ظیفہ قوم کے سامنے جواب وہ ہونا جا ہے خاتم النيين نے كسى كو نامزد نهيس كيا

# گذارش احوال

#### الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى اما بعد

آخضرت صلی الد علیہ وسلم کے بعد حکومت کس طرح قائم ہوئی ؟ یہ اسلامی تاریخ کا ایک اہم سوال ہے لیکن یہ بھی حقیقت ہے کہ یہ سب کچھ ہوچکا اب خلافت نہ کس سے واپس لی جاسکتی ہے اور نہ اس دور کے لوگوں میں سے کسی کو دی جاسکتی ہے سو کس قدر تادان ہیں وہ لوگ جو آج اس پر بحثیں کرتے ہیں کہ خلیفہ کس کو ہونا چاہئے اور کس قدر بدزبان ہیں وہ ذاکر جو حقائق کو منخ کرکے ان بزرگوں کے خلاف دن رات تمراکرتے ہیں

ہاں اس سلسلہ میں جو واقعات رونما ہوئے وہ بیشک ہاری آریخ کا جزء ہیں اور یہ کوئی ایس آریخ نہیں جو عالمی سطح پر پچھ ہارے لئے باعث نگ وعار ہو بلکہ ہی وہ آریخ ہے جس کی روشنی میں مسلمانوں کا یہ وعوے پورا اتر آ ہے کہ اسلام ایک کمل ضابطہ حیات ہے جو امن کے ایوانوں اور جنگ کے میدانوں میں برابر چلتا ہے ۔ کیا عقائد اور کیا اعمال کیا اخلاق اور کیا سیاسیات - عدالتیں ہوں یا کاروبار کی منڈیاں ہر وائرہ زندگی میں خلافت راشدہ کا آفتاب چکا اور ہماری آریخ کی آئندہ چودہ صدیوں میں اگر کمیں کوئی اچھائی کی کرن پھوٹی تو وہ اس آفتاب کی ایک کرن ہے

اسلامک اکیڈی آف مانچسٹریں قرآن کریم کا ہفتہ وار درس گذشتہ باکیس سال سے متواتر ہورہا ہے اس درس میں صرف مانچسٹر کے احباب ہی نہیں بلکہ دور کے دوسرے شہروں سے بھی لوگ جوق درجوق اس میں شریک ہوتے ہیں ۔ ۳ اگست ۹۹ء کے درس میں چلتے چلتے نمنا یہ بات آگئ کہ حضرت خاتم انسین صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد حکومت کس طرح قائم ہوئی پھر سوالات کرنے والوں نے بات کا رخ پچھ اس طرف پھیرویا کہ یہ تاریخی واقعات ایک ترتیب سے سامنے آتے چلے گئے ۔ جو حضرات شریک درس سے ان میں سے بعض احباب کی خواہش ہوئی کہ اسے ایک پیفلٹ کی صورت میں شائع کردیا جائے کہ جس سے منتشر قلوب مطمئن اور پراگندہ ذھن پرسکون ہوئیس ۔ احباب کی اس خواہش کے پیش نظر ہمارے محترم جناب محمد سلیم صاحب نے یہ درس

جنازه میں موجودگی میت کو جلدی دفن کرنے کا حکم حضور کے جمد اطر کے بارے میں خدائی ضانت حضور کا جمد اطمر آج بھی ای طرح ہے حضور کی دشمنول سے حفاظت کی خدائی ضانت حضور کا پہینہ بھی عطرتھا سیٰ تاریخ بردی روش ہے عبدا لله بن سبا كون تفا حضور کی فتنوں کے موقع پر پیشگوئی حضرت عثمان مدایت پر ہیں حفرت عثان کے عقد میں حضور کی باری باری دوبیٹیاں رمینیات کو سیکھنا ضروری ہے اور عقائد کی حفاظت بھی لازمی ہے نجات اہل سنت والجماعت کی راہ میں ہے حضرت علی نے ابن ساکو آگ میں کیوں جلاما مسلمان بھائیوں سے ایک درخواست

امام ابو حنیفہ کے خلاف ایک بروپیگنڈہ حفرت علی کا سبائی لیڈر کو سزا دینا اسلام میں حکومت کس طرح بنائی جائے غزوه موید میں نامزدگی اور شوری اسلام میں طریق فیصلہ سقیفه بنی ساعدہ کی مشاورت غزوہ موبۃ کے نقش پر چلنا کشف کی حقیقت خاتم النین کے بعد حکومت کیسے قائم ہوئی جانشین مقرر کرنے کا ایک طریقہ حضور کی تدفین کا مسکلہ عربوں میں قرایش کا مقام حفزت صديق اكبر كا انتخاب تاریخ کا ایک سوال کہ آپ اپنوں کے اجماع میں ینے گئے یا انسار کے ہاں حضور زندگی اور وفات دونول میں امام ہیں حضور کی نماز جنازہ نئے پیرائے میں سیخین اور مهاجرین وانصار کی نماز

TENER TO THE TENER



# مجلس درس

یبودیوں نے کس طرح قوی ضد سے حضور صلی اللہ و علیہ وسلم کی رسالت کا انکار کیا اور پھر مسلمانوں میں مکس کر حضور کی خلافت کو ایک اختلافی مسلم بنایا

الحمد الله وسلام على عباده الذين اصطفى اما بعد فاعوذ بالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

ولها جاء هم كتاب من عند الله مصدق لها معهم وكانو من قبل يستفتعون على الذين كفروا فلها جاء هم ما عرفوا كفروا به فلعنه الله على الكافرين پ البقره ٨٩

اللہ تارک وتعالی جل شانہ ارشاد فرماتے ہیں۔ یہود کے بارے ہیں ولما جاء مم کتاب اور جب آئی کتاب ان کے پاس اللہ کی طرف سے مصدق لما معمم تقدیق کرنے والی اس چیز کی جو ان کے پاس تھی۔ اس کتاب سے مراد قرآن کریم ہے۔ جب اللہ تعالی نے قرآن کریم اثارا تو قوم یہود کی جو کتاب پہلے سے تھی تو اس کا نام تھا تورات ۔ تو اس کتاب نے یعنی قرآن کریم نے اس کتاب کی تقدیق کی کہ واقعی وہ اللہ کی بھیجی ہوئی کتاب تھی اور اللہ تعالی کی نافذ کردہ شریعت تھی ۔ یہود کے سامنے قرآن کریم کوئی الیمی کتاب نمیں آئی جس نے ان کی کتاب کی تردید کرئی ہو۔ ۔ یہود کے سامنے قرآن کریم کوئی الیمی کتاب نمیں آئی جس نے ان کی کتاب کی تودید کرئی ہو۔ بلکہ یہ کتاب ان کی کتاب کی تقدیق کرنے کے بلکہ یہ کتاب ان کی کتاب کی تقدیق کرنے کے بلکہ یہ کتاب ان کی کتاب کی تقدیق کرنے کے بیمی قبول کرتے اور اس پیفیمر کی نبوت و رسالت کو بھی قبول کرتے اور اس پیفیمر کی نبوت و رسالت کو بھی قبول کرتے اور اس پیفیمر کی نبوت و رسالت کو بھی قبول کرتے ۔ لیکن وہ ضد میں آگئے۔

ضد میں آ کر حضور کی نبوت کا انکار

پہلے حال یہ تھا جیساکہ روایات میں ہے احادیث میں آنا ہے کہ یمود کی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے آنے سے پہلے مشرکین سے جو جنگیں ہوتی رہیں تو جنگ کے موقع پر وہ اللہ تبارک تعالی سے

کافذات کے صفحات پر اتارا اس درس میں بیان ہی بیان تھا حوالے نہ تھے - اب جبکہ بید درس کتابی صورت میں سامنے آرہا ہے تو ضرورت محسوس ہوئی کہ اسے حوالوں کے ذریعہ مزین کردیا جائے راقم الحروف نے اسکے ضروری حوالے حاشے میں نقل کردیئے ہیں ناکہ اگر کوئی سیاہ دل اس میں شک کرے تو وہ اسکی شخیق کیلئے اصل کتابوں کی طرف مراجعت کرسکے - مفکر اسلام حضرت میں شک کرے تو وہ اسکی شخیق کیلئے اصل کتابوں کی طرف مراجعت کرسکے - مفکر اسلام حضرت علامہ خالد محمود صاحب دامت برکا تھم کا اس درس میں انداز سمجھانے کا ہے مناظرانہ نہیں اسلئے راقم الحروف نے بھی حاشیہ میں اس پیرایہ کو سامنے رکھا ہے

محرم جناب حاجی محمد نیاز صاحب ( آئیڈل پر مٹنگ سروس ) لائق تفکر ہیں کہ انہوں نے راقم المحرم جناب حاجی کی انہوں نے راقم المحروف کے ان تیار کردہ اور اق کو پرلیں کے حوالہ کیا اور آج اکیڈی کی یہ ایک اور تبلیغی خدمت آپ کے ہاتھ میں ہے -

قار كين سے درخواست ہے كہ اس درس كو غور سے ملاحظہ فرماديں اور ان حقائق كو سمجھيں انشاء اللہ دہ خود محسوس كريں گے كہ مسلك ابل سنت والجماعت كا دامن بہت صاف روش اور بے داغ ہے ۔ جو احباب اس درس كو خود نہ پڑھ سكتے ہول پڑھے لكھے حضرات كو چا ہئے كہ دہ اشيں يہ درس ساديں اور بھى بھى ساتے رہيں تاكہ مسلك المسنّت والجماعت الكے سامنے بھى منقح موجائے اور كوئى سياہ دل اور سياہ لباس ميں ملوس ذاكر انہيں اپنے سياہ جال كا شكار نہ بناسكے موجائے اور كوئى سياہ دل اور سياہ لباس ميں ملوس ذاكر انہيں اپنے سياہ جال كا شكار نہ بناسكے



مدد مانگتے سے اس نبی کے وسیلہ سے ۔ کہ یا اللہ جو پیغیر آخر الزمان آنے والا ہے اس کی برکت سے ہمیں فتح دے ۔ (۱) و کانوا من قبل یستفعون علی النین کنووا تو پہلے یہود کھلے طور پر کستے سے کہ وہ پیغیر عرب میں آنے والا ہے اور فاران کی چوٹیوں پر اس کا ظہور ہو گا اور فاران کی چوٹیاں اس کی آمد پر بیکاریں گی کہ پیغیر آخر الزمان آگیا ۔ تو اتنی شمرت دے رکھی تھی یہود نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے آنے کی اور پھر حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر کتاب آئی اس نے کھلے بندوں کما کہ وہ تورات کی بھی تقدیق کرتی ہے ۔ ان حالات میں یہود کو چاہئے تھا کہ وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو قبول کرتے جن کو وہ پیچان رہے سے سالوں سے جن کی خبریں من رہے سے سالوں سے جن کی خبریں من رہے سے سالوں سے جن کی خبریں من رہے سے سالوں سے ۔ ان کا فرض تھا کہ پھر اس پیغیر کو قبول کرتے لیکن ایک ضد کی بنا پر سے مقابلے پر مالوں سے ۔ ان کا فرض تھا کہ پھر اس پیغیر کو قبول کرتے لیکن ایک ضد کی بنا پر سے مقابلے پر کھڑے ہوگئے ۔ آپس میں کتے سے کہ سے وہی پیغیر جس نے آنا تھا لیکن ضد کی بنا پر شاف

یہ عام شهرت تھی کہ پیغمبر آخرالزمان کا دور قریب آلگا

الله تبارک تعالی فرماتے ہیں کہ جب یہ مخالف ہو گئے اور اس سے پہلے یہ اللہ کے حضور فتح مانگا

(۱) مینہ کے یہود جب قبائل عرب سے شکست کھاکر عاجز ہوجاتے تو اپنے علماء کی تعلیم سے بیہ دعا کرتے تھے اللهم ربنا انا نسئلے بعق احمد النبی الامی الذی وعدتنا ان تنعرجه لمنا فی آخر الزمان و حتابے الذی تنزل علیه آخر ماینزل ان تنعیرنا علی اعدائنا اللی ہم کو نی آخر الزمان حضرت احمد صلی اللہ علیہ و سلم اور قرآن کریم کے وسلے سے برکت عطا فرما اور ہمیں ہمارے دشمنوں پر کامیاب فرما ( رواہ اللہ علیہ و سلم اور قرآن کریم کے وسلے سے برکت عطا فرما اور ہمیں ہمارے دشمنوں پر کامیاب فرما ( رواہ اللہ علیہ و اللہ اللہ اللہ علیہ و اللہ علیہ و اللہ علیہ و اللہ اللہ علیہ و

قاضى شوكانى كيسة بي - والاستفتاح الاستنصار اى كانوا من قبل يطلبون من الله النصر على اعدائهم بالنبى المنعوت في آخر الزمان الذي يجدون صفته التوراه ( تفير فتح القدير ج اص ١١٢)

کرتے تھے اس پینبر کی برکت ہے اس کے وسیلہ ہے۔ مدد دینے والا اور فتح دینے والا صرف اللہ بہا کے لیکن اللہ کے حضور اگر اس کے مقربین کو وسیلہ بنایا جائے اور ان کی برکت ہے دعا مانگی جائے تو وہ قبولیت کے زیادہ قریب ہوتی ہے۔ تو اللہ تعالی کے حضور وسیلہ لانا بشرطیکہ مانگنا اللہ سے ہو یہ جائز ہے۔ یہود ایبا کیا کرتے تھے کہ پینبر آخر الزمان کے واسطہ سے اللہ کے حضور وعائیں کیا کرتے تھے۔ تو اگر واسطہ اور وسیلہ سے دعا کرنا ناجائز ہو آ تو اللہ تعالی فرما دیتے کہ یہودیوں کا یہ عمل غلط ہے تو اللہ تعالی کسی کی کوئی بات نقل فرمائیں اور اس کی تردید نہ کریں تو یہ ولیل ہے اس بات کی کہ ایبا جائز ہے باتی مانگنا اللہ سے چاہئے لیکن بزرگوں کا انبیاء کا اللہ کے مقربین کا واسطہ دینا خدا کے حضور اس میں کوئی حرج نہیں یہ بالکل جائز ہے۔

#### خدا کو وسیلہ نہ بنانا چاہئے اسمیں بے ادبی ہے

آجکل جس کو لوگ وسیلہ کتے ہیں وہ اس کے بالکل الٹ ہے وہ مانگتے ہیں بزرگول سے اور اللہ تعالی کو وسیلہ بناتے ہیں۔ اور کہتے ہیں کہ اللہ کے لئے دے دو۔ اے فلانے بزرگ اللہ کے لئے دے دو۔ و اللہ کیا بن گیا وسیلہ اور مانگا کس سے بزرگ سے - حالا نکہ چاہئے تھا کہ مانگا اللہ سے جائے اور بزرگ جو ہیں ان کو وسیلہ قرار دیا جائے ۔ اور اللہ تعالی کے حضور ان کو پیش کیا جائے کہ یااللہ فلال بزرگ کی نیکیوں کا صدقہ اور ان کی برکات کا صدقہ تو ہماری دعا کو قبول فرما۔ اللہ فرما نا ہے کہ یہود جب میدان جنگ میں جاتے سے تو علی الاعلان کہتے کہ یا اللہ جو پیغیر آنے واللہ ہ آخری دور میں ۔ جو آئے گا فاران کی چوٹیوں پر جسکی کی صدا بلند ہوگی تو ان کے واسطہ سے انکی برکت سے ہمیں فتح عطا فرما تو ایک طرف اس پیغیر کو اتنا سر آنکھوں پر رکھنا کہ اس کے مائٹ اور جب وہ آئیا تو ضد پر کھڑے ہو گئے اس سے پتہ چلا کہ ہدایت اللہ کے اختیار میں ہے ۔ یہ صرف جانے کی بنیاد پر نمیں ۔ جانا علم ہے ۔ اب یہودیوں کو علم تھا کہ سے بیغیر آخر الزمان ہیں بلکہ دو سرے مقام پر فرمایا یعرفونہ سے ما یعرفون ابناء مم (پ ۲ الیقرہ ۱۳۲۱) کہ یہ اس طرح حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو پہچانے ہیں جس طرح کوئی اپنے بیٹوں کو پہچانیا ہو۔ کہ یہ اس طرح حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو پہچانے ہیں جس طرح کوئی اپنے بیٹوں کو پہچانیا ہو۔ کہ یہ اس طرح حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو پہچانے ہیں جس طرح کوئی اپنے بیٹوں کو پہچانیا ہو۔

جس طرح اپنے بیٹے کو پہچانے میں کوئی مغالظہ نہیں اس طرح ان کو کوئی مغالظہ نہیں تھا پیفیر آخر الزمان کے بارے میں لیکن جب وہ آئے تو ضد میں آگئے معلوم ہوا کہ ضد برا خطرناک مرض ہے کہ یہ جانے اور مانے ہووں سے بھی انکار کروا دیتا ہے ۔ حاصل کلام یہ کہ اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ انہوں نے بہت برا سودا کیا کہ اپنی ضد کو پالا اور اپنی آخرت کو بالکل جاہ کر لیا ۔ تو فرمایا بہت ہی برا سودا ہے کہ انہوں نے اپنی جانوں کو خریدا ایمان کے بدلے ۔ کہ وہ انکار کرتے تھے اس کا جو اللہ تعالی نے انرا ضد کی وجہ سے ۔

# یمودیوں کے ضد کی وجہ کہ نبوت بنو اسلمیل میں کیوں آگئی

یمودیوں کی ضد یہ تھی کہ اللہ تبارک تعالی نے اپنا فضل عربوں پر کیوں بھیجا یہ پیفیر بنی اسرائیل پر میں کیوں نہیں آیا ۔ بنو اسرائیل ابراہیم علیہ اسلاہ والسلام کی اولاد کی دوسری لای تھی اور بنو اسائیل یہ عربوں کی تھی اور یمودی ای غم میں مارے گئے کہ ہائے یہ آخری پیفیر اور خدا کی آخری امانت بنو اسائیل میں کیوں آگئی ۔ اس بناء پر یہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دشمن ہو گئے انہوں نے یہ نہ سوچا کہ ہم کون ہیں اللہ کی رحمت تقسیم کرنے والے ۔ اللہ بمتر جانتا ہے کہ اپنی رسالت کس پر آثارے اللہ اعلم حیث یجھی دسالتہ (پ۸ الانعام ۱۳۲۳)

#### مسلمانول کے سب سے بردے و مثمن

سو بنوسرائیل یہود مسلمانوں کے سب سے برے دعمن ہوئے۔ اللہ تعالی نے قرآن کریم میں ایک مقام میں فرمایا لتجدن اشدالناس عداوہ للذین امنوا الیہود والذین اشرکوا (پ۲ المائدہ ۸۲) اے مخاطب تم پاو گے کہ دعمنی میں سب سے زیادہ سخت ایمان والوں کے ساتھ یہود ہیں۔ تو سب سے برے دعمن یہود ہوئے۔ یہود نے مسلمانوں کے خلاف جو سازشیں کی وہ ہماری تاریخ کا حصہ ہیں میں سے کمہ رہا تھا کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم پر اللہ کا جو دین اترا اور نبی پاک صلی

الله و علیه وسلم نے الله کی امانت پوری کی پوری قوم تک پنچا دی اور پھر آپ صلی الله و علیه وسلم کو سفر آخرت پیش آگیا۔ یہودی اس سے پہلے یہ امید لگائے بیٹھے تھے کہ یہ پودا پروان نہیں چڑھے گا اس طرح کہ عربوں میں ہر تحریک اور ہر پروگرام کو کامیابی حاصل ہوتی ہے بیٹوں کے زریعے ۔ باپ بات کرے اور بیٹے بڑے ہو جائیں جوان ہوجائیں اور باپ کی بات کو آگے لے جائیں سو جو وقع بھی ہوتی ہے دہ ہوتی ہے بیٹوں کے ذریعے ۔ تو اس پیفیر کا تو کوئی بیٹا نہیں ۔ جائیں ہیں بیٹال ہیں بیٹا کوئی نہیں تو اس کی وفات کے فورا بعد یہ اسلام کا درخت خود بخود جھر جائے گا۔ (

# یمودیوں کی شجر اسلام کے اکھڑنے کی امید

یہ یہود امید لگائے بیٹھے تھے۔ پہلے تو انظار کیا اور جانے کے باوجود کہ یہ وہی پینجبر آخر الزمان ہیں اور آپ کو نہ مانا اور جب اسلام اپنی پوری بمار دکھا چکا نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اپنا دین کمل ہونے کا اعلان کرچکے پھر ان یہودیوں کو اس بات کی پریٹانی ہوئی کہ ہم سمجھ رہے تھے کہ ان کا بیٹا کوئی نہیں تو یہ بات ختم ہوجائے گی لیکن انہوں نے دیکھا کہ جس کا کوئی بیٹا نہیں اس کے ساتھ سینظوں لوگ قربان ہونے کے لئے تیار کھڑے ہیں جو مثن حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا تھا اس کو آگے بہنچانے کے لئے اور کامیاب کرنے کے لئے ایک جماعت کی جماعت آپکے ساتھ تھی ۔ تم بیٹے کی بات کر رہے ہو کسی کا ایک بیٹا ہو تا ہے کسی کے دو کسی کے چار ۔ تو دو چار بیٹوں کے ساتھ وہ کا میں ہوسکتا جو پوری دنیا میں ایک انقلاب کی شکل میں آئے ۔ وہ انقلاب آیا کہ نبی باک صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ایک نہیں سینظوں جانار کھڑے ہوگئے ۔ بیٹا باپ کے سلطے کو ات کامیاب نہیں کرسکتا جتنا صحابہ کرام نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی بات کو کامیاب کیا ۔ یہودی امید لگائے بیٹھے تھے کہ مسلمان گئے کہ گئے آپکا کوئی بیٹا نہیں ہے۔

خاتم النمين كے بال اولاد نرينه نه مونے ير اعتراض كا آساني جواب

اللہ تعالی نے قرآن پاک میں فرمایا ان یہودیوں کے جواب میں کہ یہ لوگ جو کہتے ہیں کہ اس پیغیر کا کوئی بیٹا نہیں ان کے بارے میں خبر دی کہ اے میرے محبوب صلی اللہ علیہ وسلم جو تیرا دسمن ہوگا وہی ایتر ہوگا۔ ای کا کام باتی نہیں رہے گا۔ تیرا کام باتی رہے گا یہ ایتر کا لفظ ہے عربی زبان کا بگڑ کر بن گیا پنجابی زبان میں او نتر۔ جس کاکوئی بیٹا نہ ہو اے او نتر کہتے ہیں تو اللہ تبارک تحالی نے فرمایا جو تیرا دسمن ہو وہ ابتر ہے یہ نسل اسکی نہ رہے گی تو یہودی جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سخت دسمن ہیں ان کا سلسلہ آگے نہیں چلے گا۔ تیرا سلسلہ آگے چلے گا گو تیرا کوئی بیٹا نہیں لیکن تیرے سینکلوں جانار تیرے مشن کے لئے کھڑے ہوں گے۔ اور پوری دنیا میں انقلاب لا یُں گے۔ تیرے سینکلوں جانار تیرے مشن کے لئے کھڑے ہوں گے۔ اور پوری دنیا میں انقلاب لا یُں گے۔ تو حضور صلی اللہ تعالی نے بزاروں جانار دے دئے اور یہودی جو ضد کی بنا پر دشمنی کررہے تھے ان کو نہیں پہنچا اللہ تعالی نے بزاروں جانار دے دئے اور یہودی جو ضد کی بنا پر دشمنی کررہے تھے ان کو اللہ تبارک تعالی نے فرمایا اے میرے پیغیر صلی اللہ علیہ وسلم جو اللہ تبارک تعالی نے فرمایا اے میرے پیغیر صلی اللہ علیہ وسلم جو تیرا دشمن ہوگا وہ ابتر ہوگا۔ ان کی آگے نسل نہیں ہوگی بقا نہیں ہوگی۔

# خلفائے ثلاثہ کی اولاد دنیا میں کثرت سے موجود ہیں

ایک بات سامنے آتی ہے کہ شیعہ لوگوں نے جو یہ پروپیگنڈا کر رکھا ہے کہ خلفائے ٹلاشہ تینوں خلافت کے خلافت سے اور انہوں نے طاقت کے خلافت کے علاقت کے حقدار نہ سے یہ دراصل حضور صلی اللہ وسلم کے مخالف سے اور انہوں نے طاقت کے بل ہوتے پر حکومت پر قبضہ کررکھا تھا جس سے وہ خلافت کے عاصب ٹھرے ۔ آپ ان لوگوں سے پوچیس کہ ابوبکر صدیق عمر فاروق اور عثمان غنی ان کی اولاد آگے چلی ہے کہ نہیں ۔ جو لوگ صدیق کملاتے ہیں وہ عمر فاروق کی اولاد ہیں ہو صدیق کملاتے ہیں وہ عمر فاروق کی اولاد ہیں تو جسے مولانا عبد الشکور فاروقی جو عثمانی کملاتے ہیں جیسے مولانا شبیر عثمانی وہ حضرت عثمان کی اولاد ہیں تو جسے مولانا عبد الشکور فاروقی جو عثمانی کملاتے ہیں جمدے مولانا شبیر عثمانی وہ حضرت عثمان کی اولاد ہیں تو اس وقت اعداد و شار کے لحاظ سے پوری دنیا میں صدیقی . فاروقی اور عثمانی سلیلے چل رہے ہیں تو اس وقت اعداد و شار کے لحاظ سے پوری دنیا میں صدیقی . فاروقی اور عثمانی سلیلے چل رہے ہیں تو اس وقت اعداد و شار کے لحاظ سے پوری دنیا میں صدیقی . فاروقی اور عثمانی سلیلے چل رہے ہیں تو اس سے بارہا کما گیا ہے کہ قرآن تو کمتا ہے ان شاننے مو الابتو جو تیرا دیمن ہے وہ ایتر ہوگا اس

کی بقا نسل نہیں ہو گی ۔ آپ نے تہھی سنا ابو گھب کی اولاد دنیا میں موجود ہے ۔ نہ ۔ جو قرآن کا اعلان تھا کہ جو تیرا و من ہے وہ ابتر ہو گا اس کی نسل باتی نہیں رہے گی تو ابو بکر صدیق - عمر فاروق اور عثان غنی اگر واقعی اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے مخالف ہوتے جیسا کہ شیعہ کتے ہیں تو قرآن کی رو سے ان کی نسل آگے کیوں چلی ۔ اور اتنی پھیلی کہ جمال جمال حضور صلی الله عليه وسلم كي اولاد بيميلي يا حضرت على كي اولاد بيميلي وبال وبال الكي اولاد بيميلي - سيكلول مزارول آدمی آپ سنیں گے کہ جن کے نام کے ساتھ آگے صدیقی آتا ہے یا فاروقی آتا ہے عثانی آتا ہے اور علوی آیا ہے۔ یہودیوں نے جب دیکھا کہ ہم تو سمجھ رہے تھے کہ اس پیغیر کا بیٹا کوئی نہیں تو یہ طللہ کامیاب نہیں ہوگا لیکن ان کے ساتھیوں نے اتنے تدبر سے اس کام کو سنبطال لیا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے وقت تو اسلام کا پر جم صرف حجاز پر لہرا رہا تھا مکہ پر مدینہ پر -گر حضور صلی الله علیہ وسلم کی وفات کے بعد آپ صلی الله علیہ وسلم کے ساتھی اس تیزی سے آگے برھے کہ چند گنتی کے سالوں میں اسلام کا جھنڈا روم ایران یمن مصر شام پر لہرا گیا تو یہ جو ا تکو کامیابی ہوئی وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ہی کامیابی تھے ۔ جو جصنڈا لہرایا وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ہی تھا۔ تو یہ بطور خادم کے اور علمبردار کے اس جھنڈے کے اٹھانے والے تھے اور کامیانی تو حضور کی ہو رہی تھی۔

#### یمودیوں کی صحابہ کو آپس میں لڑانے کی سازش

اب یمودیوں نے پھر سازش کی اور سازش ہے کی کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کو آپس میں اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کو آپس میں الوانے کا سوچا۔ اور یہ تحریک چلائی کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنہ کو جو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد خلیفہ ہوئے خلافت پر بردور آگئے ان کے بارے میں پروپیگنڈا کیا گیا کہ یہ خلیفہ نہیں خلیفہ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی کو بنایا تھا۔ اور انہوں نے زبردسی قبضہ کرلیا ہے۔ ہم نے جب بھی ان سے بوچھا کہ حضرت علی کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے خلیفہ کب بنایا تھا یہ کتے ہیں کہ اٹھارہ ذو الحج کو۔ انکی حدیث کی جو متند کتابیں ہیں ان میں امام باقر کے حوالہ سے یہ بات کسی گئی کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم ? ب حج کرکے مدینہ منورہ چلے تمام

ماتھی اپنے اپنے وطن کو لوٹ کے حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور مدینہ والوں نے بھی مدینہ کو لوٹنا تھا۔ حضرت ابو بکر حضرت عمر حضرت عمان حضرت علی اور نبی پاک بیہ سارے مدینہ کے رہنے والے تھے تو یہ مدینہ جارہے تھے کہ رستے میں ایک مقام آیا جس کو کہتے ہیں غدیر خم ۔ (۱) وہاں مسافر ٹھر گئے جس طرح چلتے ہوئے مسافر کمیں شاپ کرتے ہیں کہ ذرا آرام کر لیں یہ کل تیرہ آدمی تھے (۲)۔

# غدری خم کے کنارے کا اعلان

تو اس تالاب کے کنارے حاجی مسافر ٹھرے تو نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے وہاں اعلان فرمایا کہ جس کا مولا میں اس کا مولا علی ۔ مولا کے معنی عربی زبان میں دوست کے ہیں۔ تو آپ نے فرمایا کہ جس کا دوست میں اس کا دوست علی ۔ اے اللہ اس کو دوست رکھ جو علی کو دوست رکھ ۔ اور اس سے دشمنی رکھ جو علی سے دشمنی رکھ ۔ اسکا سبب بیہ ہوا تھا کہ ایک مخص حضرت علی سے لڑ پڑا تو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو سمجھایا اور اس کی خاطر ان سب کو سایا کہ جو علی سے لڑا ہے اسکی طرف اللہ کے طرف سے ناراضگی ہے تو آپ نے فرمایا کہ جس کا دوست میں موں اس کا دوست علی ۔ اس کا خلافت سے یا نظام حکومت سے کوئی تعلق نہیں تھا۔ آپ میں موں اس کا دوست علی ۔ اس کا خلافت سے یا نظام حکومت سے کوئی تعلق نہیں تھا۔ آپ نیز ہوریوں نے اس کو اساس بنایا ۔ اور کما کہ غدیر خم پر جضور نے حضرت علی کو انبا جانشین قرار دیا تھا اور کہ دیا تھا کہ یہ لو میرا خلیفہ علی ہے اسکے کندھے پر ہاتھ رکھ کر کما۔ من اپنا جانشین قرار دیا تھا اور کہ دیا تھا کہ یہ لو میرا خلیفہ علی ہے اسکے کندھے پر ہاتھ رکھ کر کما۔ من کے انہوں نے کابیں تکھیں اور پر اپیگیٹرہ کیا کہ اس میں خلافت کا اعلان ہے۔

(۱) فقام بولايه على عليه السلام يوم غلير خم فنادى للصلاه جامعه وامر الناس ان يبلغ الشاهد الغائب ---- فانزل الله عزوجل اليوم اكملت لكم دينكم (اصول كافى ج ٢ ص ٢٠٥ مع الثانى ) (٢) مند على بن الى طالب ج ١ ص ١٨٢ -

# خاتم النيين كي سياسي جانشيني كامسكه

یہ مسئلہ شیعوں کے ہاں اصولی مسائل میں سے ہے۔ یہ ان کے بنیادی مسائل میں سے ہے۔ کہ نی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی جا شینینی کیے طے بی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی جا شینینی کیے طے ہوئی خلافت کا مسئلہ کیسے طے ہوا۔ سو اس کو یاد رکھتے اور میں بار باریہ بات دہرا دیتا ہوں ناکہ وہ پختہ طور پر یاد ہو جائے کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے آخری وقت میں بیاری کی کمزوری کی وجہ سے جماعت کرانے کو تو اپنی عدم موجودگی میں حضرت ابو بکر صدیق کو کھڑا کیا (۱)

(۱) شیعہ علاء تتلیم کرتے ہیں کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے آخری وقت میں حضرت ابو کرکو اپنی جگہ امام مقرر فرمایا ( دیکھے نائخ التواریخ ج ۱ از کتاب دوم ص ۵۳۷ ) امرہ رسول الله بالصلوہ بالناس وجو حی ( شرح نیج البلاغہ ج ۱ ص ۵۳ ) فلما اشتد به الموض امر ابابکو ان یصلی بالناس --- وان ابابکو صلی بالناس بعد ذلک یومین ( شرح نیج البلاغہ درہ نجفیہ ص ۲۲۵)

اور کما کہ یہ نماز پڑھائیں گے ۔ ( - ) حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنہ نماز پڑھاتے رہے اتنے میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات ہو گئی ۔ آپ نے وفات سے پہلے اپنا ساسی جانشین کی کو مقرر نہیں کیا صرف نماز میں امام بنا کر Indication دے دی تعنی اپنی طرف سے اشارہ دے دیا کہ میری نظر میں مسلمانوں کا برا اس وقت سے ہے ۔ لیکن مقرر نہیں کیا۔ مقرر اس لئے نہیں کیا کہ اس کی قوم اس کو مقرر کرے ۔ اور اللہ تعالی نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو وحی کے ذر میع خبر دی تھی کہ امت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے سوا کسی پر راضی نہیں ہوگی - (١) تو حضور صلی اللہ علیہ و سلم نے خود پیش قدمی نہ کی ۔ جب حضور صلی اللہ علیہ و سلم کی وفات ہو گئی تو حضرت علی رضی الله تعالی عنه نے فرمایا - که دیکھو نماز ہمارے دین کی بنیاد ہے - ہم اپنی دنیا کے لئے کس کو چنیں اپنے ملک کے لئے کس کو چنیں ۔ حکومت کے لئے کس کو چنیں ۔ تو حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا ہم اپن دنیا کے لئے اس کو چنیں جس کو اللہ کے پیمبر صلی اللہ علیہ وسلم نے مارے دین کے لئے چنا۔ (٢) نماز دین کی چیز ہے اور خلافت انظامی چیز ہے۔ تو حضرت علی مرتضیٰ نے فرمایا کہ ہم اپنی دنیا کے لئے اس پر راضی ہو گئے جس پر اللہ کے پیفیر ہمارے دین کے لئے راضی ہوئے اور ابو برصدیق رضی اللہ عنہ کو صحابہ کرام نے بالاتفاق خلیفہ چن لیا تو نبی پاک

(۱) ویابی الله والمومنون الا ابابکو (صحیح مسلم ج ۲ ص ۲۷۳) - شیعه حفزات کے مشہور محدث طا محمد بن یعقوب الکلینی (۳۲۸) لکھتے ہیں که رسول الله صلی الله علیه وسلم نے مجھ سے فرمایا که اگر میری وفات ہوجائے تو لوگ ابوبکر کی بیعت کریں گے (فروع کانی کتاب الروضه ص ۱۹۰ مطبوعہ لکھنٹو)

(۲) عن قيس بن عباده قال قال لى على بن ابى طالب ان رسول الله صلى الله عليه وسلم مرض ليالى واياما ينادى بالسلوه فيقول مروا ابابكر حملى بالناس فلما قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم نظرت فاذا السلوه علم الاسلام وقوام الدين فرضينا لدنيانا من رضى رسول الله صلى الله عليه وسلم له حتنا (الاستيعاب لابن عبد البرتحت الاصلب ج ٢ ص ٢٣٢) - فقال على والله لانقيلك ولانستقيلك قدمك رسول الله صلى الله عليه وسلم في الصلوه فمن يوخوك ؟ (انساب الاشراف بلازرى ج اص ١٥٥ - رياض النفره لمحب الطبرى ج اص ٢٢٩)

صلی اللہ علیہ وسلم نے تو اپنے بعد کے لئے کسی کو خلیفہ نہیں بنایا ۔ کیوں ۔ اس کئے کہ اگر آپ کسی کو خلیفہ بنائیں تو پھروہ امت کے سامنے جواب دہ نہ ہوگا۔ اگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کسی کو بناتے ہیں کہ یہ میرے بعد خلیفہ ہے تو ان پر کسی نے کوئی اعتراض کرنا ہو تو کسی کو اعتراض کا حق نہیں پنچا۔ نہ ۔ کیوں کہ وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا بنایا ہوا ہے ۔ کیکن حضور صلی اللہ علیہ وسلم لوگوں کو اس حال میں چھوڑنا چاہتے تھے کہ اگر ان پر عوام کی طرف سے کوئی سوال آئے تو وہ کہ سکیں کہ آپ جواب دیں اور ان کو جواب دینا بڑے ۔ آپ نے یہ مشہور قصہ سا ہوگا کہ حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ نے ایک دفعہ لمبا قمیص پہنا ہوا ہے اور ایک محض اٹھ کر کتا ہے کہ ہرایک کو یمن کی ایک چادر ملی تھی تو آپ کو یہ دو چادریں کیے مل گئیں جن سے یہ كرتا بنا \_ كيونكه لمب كرتے كو ايك جاور سے زيادہ كيڑا لگا ہے - حضرت عمرنے اپنے بيٹے كى طرف کی طرف اشارہ کیا عبداللہ بن عمر کی طرف - انہوں نے کما - کہ جو میرے جھے کی جادر تھی میں نے باپ کو دے دی تھی ۔ تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اپنی صفائی پیش کی ہے نا ۔ تو صفائی پیش کرنے کا حق کیوں ہوا کیونکہ امت نے ان کو بنایا ہوا تھا امت نے ان کی بیعت کی تھی ۔ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم چاہتے تھے کہ خلیفہ الیا ہو جو قوم کے سامنے جواب دہ ہو اگر میں مقرر كر كيا تو قوم كے سامنے وہ جواب وہ نہيں ہو سكے گا۔ وہ كے گاكه مجھے تو اللہ كے پيفبرنے مقرر کیا ہوا ہے تم کون ہو سوال کرنے والے ۔ تو یہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی اس میں حکمت تھی اور آپ صلی اللہ علیہ و سلم کی سیاست تھی کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے اس طرح حالات چھوڑے کہ جو بھی خلیفہ ہو وہ قوم کے سامنے جواب دہ ہو۔

# خاتم النبيين نے امور سلطنت كيلئے كسى كو نامزد نهيں كيا

اس لئے نبی پاک نے کسی کو سلطنت کے امور کے لئے نامزد نہیں کیا۔ نماز کے لئے کیا کیونکہ اس میں تاخیر نہیں ہو علی ۔ یاد رکھئے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے سلطنت کے لئے خلافت کے لئے امات کے لئے کسی کو مقرر نہیں کیا یہوریوں نے مل کر ایک افسانہ تراشا کہ

غدر خم پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی کو جانشین بنایا تھا تو یہ جو کہتے ہیں کہ آپ نے اپنا نائب بنایا یہ غلط ہے۔ شیعہ بڑے اہتمام سے اس بات کا پراپیگنڈہ کرتے ہیں کہ غدیر خم پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے جانشین بنایا ۔ اب COMMONSENCE (ادراک عام) یہ سوال کرتی ہے کہ آگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی کو جانشین بنانا تھا تو عرفات کا میدان اس کے لئے مناسب تھا یا راستے کے ایک تالاب کا کنارا ۔ بھی جب بہت بڑا اجتماع ہے اور سالانہ اجتماع ہے اور سالانہ اجتماع ہے اور سالانہ اجتماع ہے اور سالانہ کرنا چاہئے تھا۔

#### آیت محمل دین کب نازل ہوئی

اب ان پر سے سوال وارد ہوتا ہے کہ دین ہمارا کمل ہوا ہ تاریخ کو۔ ذوائج کی ہ تاریخ تھی۔ تو ہ ذوائج کو اللہ کے نام پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کما کہ ہمارا دین کمل۔ اس کے بعد کوئی آیت الی نہیں از سکتی جو دین کے کسی اصولی مسئلے کو بیان کرے۔ شیعہ کا بیہ عقیدہ ہے کہ نبوت کے ختم ہونے کے بعد اللہ تبارک تعالی نے سلسلہ امامت قائم کیا۔ اور بارہ امام خدا کے مقرر کردہ God appointed باری باری آئے۔ تو ان سے پوچھا جائے۔ کہ بیہ امامت کا مسئلہ اصولی اور بنیادی مسائل میں سے ہے یا ایک انظامی چیز ہے۔ ہمارے نزدیک ظافت انظامی مسئلہ ہے آسانی نہیں۔ مسلمانوں کو اپنے نظم مملکت کے لئے کوئی نہ کوئی نظام بنانا ہے تو امت کا حاکم چنیں ، خلیفہ چنیں امیر چنیں اپنا اصطفالی جیز ہے۔ آخری بار زمین پر آئے خدا کا پیغام لے کر مسائل ختم نبوت پر ختم ہوگے۔ جرائیل امین جب آخری بار زمین پر آئے خدا کا پیغام لے کر مسائل ختم نبوت پر ختم ہوگے۔ جرائیل امین جب آخری بار زمین پر آئے خدا کا پیغام لے کر مسائل ختم نبوت پر ختم ہوگے۔ جرائیل امین جب آخری بار زمین پر آئے خدا کا پیغام لے کر مسائل ختم نبوت پر ختم ہوگے۔ جرائیل امین جب آخری بار زمین پر آئے خدا کا پیغام لے کر مسائل ختم نبوت پر ختم ہوگے۔ جرائیل امین جب آخری بار زمین پر آئے خدا کا پیغام لے کر آئے تو کما بیہ میرا آخری وفعہ زمین پر آنا ہے (۱) اسکے بعد کی پیغام کے ساتھ مجھے زمین

پر اترنا نہیں ہے ۔ خدا کی برکتیں لے کر اترنا ۔ لیلتہ القدر میں اترنا رمضان کی راتوں میں اترنا وہ اور بات ہے ۔ لیکن خدا کا پینام لے کر زمین پراڑنا آج یہ میرا آخری مرتبہ ازناہے ۔ اس کے بعد پھر نہیں ۔ تو خدا کی طرف سے جو ہدایات ملتی ہیں اکو ہم اس طرح کمہ کتے ہیں آسانی ہدایات - رہی حکومت اور خلافت تو یہ انتظامی چیز ہے نہ آسانی - نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم بیچشت نبی کے تو آسانی ہدایات کے علمبردار تھے ۔ لیکن بطور Head of the State ہونے کے وہ انتظامی طور پر زمین کاموں کو اپنے ہاتھ میں گئے ہوئے تھے۔ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی جب وفات ہو گئی تو وفات ہونے کے بعد اب آسانی ہدایت کی کوئی ضرورت نہیں کیونکہ آسانی ہدایت کتاب اور سنت کی شکل میں موجود تھی باتی صرف انتظامی بات تھی ۔ اس انتظامی بات کے کئے شیعوں نے خود جو تاریخ تجویز کی وہ تاریخ ہے ۱۸ ذو الج یعنی حج کے بعد مسلمانوں کا قافلہ (مدینے والوں کا بیہ وفد) واپس آرہا تھا۔ جب واپس آرہا تھا تو رستے میں غدیر خم پر اعلان کیا۔ ہم ان سے بوچھتے ہیں کہ تاریخ کیا تھی ۔ تو امام باقر کے بیان کے مطابق تاریخ تھی ۱۸ تو وہ کہتے ہیں . کہ دین ہمارا مکمل ہوا خلافت کے ساتھ ۱۸ تاریخ کو ۔ اور ہم اہل سنت والجماعت کتے ہیں کہ جارا دین ممل ہوا ۹ تاریخ کو - اب ۹ کو جو اللہ تعالی نے فرمایا کہ الیوم اکملت لیم دینےم آج میں نے تمہارا دین ممل کردیا۔ تو دین ممل ہوا 9 کو۔ اگر خلافت کا مسئلہ یا نظم حکومت کا مسئلہ کوئی بنیادی مسئلہ ہو تا تو وہ ۹ تاریخ سے پہلے ہو تا ۹ کے بعد نہیں ۔ بیہ جو ۹ کے بعد کی کاروائی ہے ید دینی نہیں - بید کوئی اتفاقی -- مسلم تھا جو رہتے میں پیش آگیا اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے دونول میں ان الفاظ سے صلح کرادی کہ جو علی کو دوست نہ رکھے میں بھی اسکا دوست نہیں (اگر یہ حدیث صحیح ہو) شیعوں کی جوانی کاروائی

شیعول نے یہ بات بنائی ہے (۱) کہ یہ آیت الیوم اکملت لکم دینکم وو وفعہ اتری ہے ایک

<sup>(</sup>١) هذا آخو موطى فى الارض (رواه اليهتى - ماخوذ از وعظ المورد الفرىخى ص ١٣٩ كيم الامت حضرت تقانوى رحمه الله)

<sup>(</sup>١) كما زعمه الخليل القزويني في الصافي بشرح اصول الكافي

دفعه ۹ کو ایک دفعه ۱۸ کو - بعض آیتی واقعی دو دفعه اتری بین - سوره فاتحه دو دفعه نازل بهوئی تھی - تو شیعه کتے ہیں که 9 ذوالح کو به آیت اتری چر ۱۸ کو به آیت پھر اتری - ہم کتے ہیں که به جو لفظ ہے نا آج اس میں وقت کی قید ہے ۔ سورہ فاتحہ میں کوئی وقت کی تعین نہیں ہے ۔ الحمد لله رب العالمين - سب تعريفي الله بي كے لئے ہيں جو پالنے والا ہے تمام جمانوں كا يہ دس وفعہ بھى کہو تو ٹھیک ہے ہیں دفعہ بھی کہو تو ٹھیک ہے ۔ اس میں وقت کی کوئی قید نہیں ۔ تو جس میں وقت کی کوئی قید نہیں وہ تو دس دفعہ بھی اترے تو کوئی فرق نہیں پڑتا۔ کیکن جسمیں وقت کی قید ہے - الله تعالى نے فرمایا - اليوم الكمات لكم و يكم - آج ميں نے تمهارا دين كمل كيا - تو وہ تاریخ تھی 9 دو الج کی اب اگر اللہ تعالی نے دین 9 کو ممل کیا پھر خدا تعالی کہتا ہے ١٨ کو کیا تو یا پہلی بات جھوٹ ہوگی یا بعد کی ۔ کیونکہ جو خبردی جائے بقید وقت وہ ایک ہی وفعہ ہو سکتی ہے ۔ آ کیے پاس ایک خط آیا آپ کہ سکتے ہیں کہ میرے پاس بے خط منگل کو آیا۔ اس کے بعد آپ کمیں کہ نہیں یہ خط میرے پاس جعرات کو آیا تو سننے والا آپ کو معاف کرے گا؟ نہیں ۔ جو چیز بقید وقت ہو اس میں Repetition نہیں ہوتا ۔ منگل کو مجھے خط آیا یہ بقید وقت ہے اب اس کو Revise کرے ہم کہیں کہ نہیں جعرات کو آیا تو یہ غلط بات ہوگی ۔ تو اللہ جل شانہ نے الیوم اکملت لکم دینکم کم کر ارشاد فرمایا که آج میں نے دین ممل کیا اور تاریخ و تھی ۔ اب یہ کس طرح ہوسکتا ہے کہ ۱۸ کو خدا پھر کھے کہ نہیں آج مکمل کیا ہے۔ یا پہلی بات غلط ہوگی یا تج پلی غلط ہوگ ۔ اس پر شیعہ نے اپنے وعوے کی بنا رکھی کہ علی کی Appointement غدر خم کی مقام پر ہوئی تھی اور کما گیا کہ میرے بعد میرا جانشین علی ہو گا

# حضرت علی مرتضلی نے بیہ خود کیوں نہیں کہا

یمال ایک اہم سوال پیدا ہو تا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی جب وفات ہوئی تو علی مرتضیٰ نے خود کیوں نہیں کہا۔ کہ مجھے اللہ کے پنیبرنے خلیفہ مقرر کیا ہے یا خدا نے مجھے امام بنایا ہے۔ خود ابو بکر کے پیچھے نمازیں پڑھتے رہے۔ حضرت عمر کا دور خلافت آیا تو ان کے پیچھے نمازیں پڑھتے

رہے۔ حضرت عثمان کا دور خلافت آیا تو ان کے پیچے نمازیں پڑھتے رہے۔ حضرت علی نے تو تمام عرصہ تعاون کیا اور بھی یہ دعوی نہیں کیا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا خلیفہ اور جانشین میں ہوں . اب حضرت علی تو اعلان نہیں کرتے اور یہ کتے ہیں کہ نہیں ان کو خلیفہ بنایاتھا۔ اس کو عام زبان میں کتے ہیں کہ مدی ست گواہ چست ۔ کہ جے دعوی اپنا پیش کرنا ہے وہ تو ست ہے وہ کچھ نہیں کہتا ۔ اور گواہ اتنا چست ہے کہ بار بار کمہ رہا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی کو اپنا خلیفہ بنایا مدی ست اور گواہ چست ۔ یہ بات عقل میں نہیں آئی ۔ ذھن باور نہیں کرتا ۔ اگر حضرت علی کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے یااللہ تعالی نے مقرر کیا ہو تا تو وہ پوری زندگی میں ایک دفعہ تو بھی اعلان کردیتے ناکہ بچھے اللہ نے مقرر کیا ہے ۔ وہ تو خلفائ ثلثہ کے زندگی میں ایک دفعہ تو بھی اعلان کردیتے ناکہ بچھے اللہ نے مقرر کیا ہے ۔ وہ تو خلفائ ثلثہ کے حضور نے کی خلافت منصوص ہے حضور کیا ہے ۔ مقرر کیا ہے

# خلافت تجویز کرنے کا ایک اور موقع

پھر یہ بھی ایک بات بنائی کہ غدر خم سے جب آپ مدینہ آگئے اور مدینہ آگر آپ بیار ہوئے تو بیار ہوئے تو بیاری کے دنوں میں آپ نے کہا کہ قلم دوات لاو میں پچھ لکھ دول - لاو میرے پاس تم قلم اور کاغذ میں تہمیں پچھ لکھ دول میرے بعد پھر تم گمراہ نہیں ہوگے - بیر روایت تھی کہ آپ نے آخری وقت میں قلم دوات طلب فرمایا - اس میں حضور تین باتوں کی وصیت کرنا چاہتے تھے - اور وہ تینوں باتیں حدیث میں ہیں - پہلی بات یہ کہ حضور فرمانا چاہتے تھے اے میرے ساتھیو جس

(۱) شیعہ مترجم مولوی متبول احمد دہلوی لکھتا ہے کہ - پھر آپ ( یعنی حضرت علی ا ) اٹھے اور نماز کے قصد سے وضو فرماکر مجد میں تشریف لاے اور ابو بکر کے پیچھے نماز میں کھڑے ہوگئے ( ضمیمہ ترجمہ متبول ص ۱۵۵) - ثم قام وتھیا للصلوہ وحضر المسجد وصلی خلف ابی بھر احجان طری من مه طلا باقر مجلس نے بھی مواہ العقول فی شرح الفروع والاصول میں اسکی آئید کی ہے ( دیکھئے ص ۳۵۸) شیخ الطائفہ شیخ طوی تسلیم کرتا ہے کہ حضرت علی کا حضرت ابو بکر کے پیچھے نماز پڑھنا مسلمات میں سے ہے ( تلخیص الثانی ص ۳۵۳)

میری قبر کو معبود نه بنانا که اس کی عبادت کریں (۱) میہ تین باتیں ہیں جن کی وصیت کی - بعض روایات میں پہلی بات یمود کو نکالنے کی تھی -

#### شیعه کا اس وصیت سے انکار

شیعہ ان باتوں کو نہیں مانتے وہ کہتے ہیں کہ آپ نے جو قلم دوات طلب کیا آپ علی کی ظافت کھوانا چاہتے تھے۔ ہم نے کہا کہ اگر علی کی ظافت کھوانی تھی تو پھر کم از کم یہ مان لو کہ غدیر خم پر ظافت کا اعلان کوئی نہیں ہوا تھا۔ تبھی تو وصیت کی ضرورت ہوئی اور اگر وہاں اعلان ہو چکا تھا استے لوگوں میں ۔ عام لوگوں میں اعلان ہو چکا ہے تو پھر یہاں وصیت کی کیا ضرورت تھی ۔ اگر وصیت یہاں آپ نے کرنی تھی تو وہاں آپ نے اعلان کوئی نہیں کیا۔ اور اگر وہاں اعلان ہوگیا تھا تو یہ ظافت کی وصیت نہیں کوئی اور بات ہوگی ۔ لیکن یہ شیعہ آیت اللہ بھی عجیب ہیں ایک طرف کہتے ہیں کہ نہیں وہ قلم دوات مانگ طرف کہتے ہیں کہ نہیں وہ قلم دوات مانگ رہے تھے تاکہ خلیفہ تجویز کریں ۔

# لکھنے کی ذمہ داری کس پر عائد ہوتی ہے

یہ قلم دوات کا قصہ ہے ( اس کو کہتے ہیں حدیث قرطاس ) ۔ یہ بہت سے لوگوں کے لئے بردی آزمائش بنا ہوا ہے ۔ شیعہ لوگوں نے جب بھی اپنے عقیدے کا پردیگنڈا کرنا ہو تو یہ لوگ کی کہتے ہیں اور پھرلوگ آکر ہم سے پوچھتے ہیں کہ جی قلم دوات مانگا تھا۔ اب آپ ہی غور فرمائیں کہ لھنے کی ذمہ داری کس پر ہوتی ہے۔ کہ محتوں میں لکھنے کی ذمہ داری کس پر ہوتی ہے۔

طرح میں دوسرے ملکوں سے آئے ہوئے وفدول Deputations کو آنے کی اجازت ریتا تھا اور بین الاقوی سطح پر گفتگو کرنے کا موقع دیتا تھا۔ میرے بعد پیرونی ممالک کے سفیر تمہارے پاس آئیں گے ۔ بیرونی ممالک کے نمایندے تہمارے باس آئیں گے تم ان کے ساتھ بین الاقوامی تعلقات قائم رکھنے کے لئے ان کو آنے کی اس طرح اجازت دینا جس طرح میں اجازت دیتا رہا۔ (1 ) اسلام یہ نہیں سکھایا کہ تم چھے رہو ۔ ایک ہی جگہ پر رہو ۔ نہ ۔ یہ نہیں ۔ اسلام یہ کہنا ہے کہ نہیں تم پھلو - جتنے تم رابطے زیادہ قائم کرو کے اتنی خداکی آواز زیادہ وسیع رقبے میں پھلے گی ۔ پہلی تقییحت بیہ ہے ۔ اور دو سری تقییحت حضور نے بیہ فرمائی یبودیوں پر اعتبار نہ کرنا ۔ ان کا اعتبار نہ کرنا۔ بورے جزیرہ عرب میں یہودی نہ رہنے پائیں یہ حضور نے فرمایا اور جب حضور کی وفات ہوئی تو مدینہ منورہ میں بھی یمود تھے یہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اینے دور میں نکالے آپ نے کہا کہ میرے آقا وصیت کر گئے تھے کہ یمال مشرکین اور یمودی نہ رہنے پائے (۲) تو جتنے یہودی مدینہ میں رہتے تھے سب کو کہا کہ اپنے سامان باندھ لو۔ ہم متہیں تمہارے سامان کا معاوضہ دیں گے ۔ اسلام زبروسی کس سے نہیں کرتا ۔ نہ کسی کے املاک پر قبضہ کرنے کی تعلیم دیتا ہے ۔ اسکئے یہ فرمایا کہ تم این تیاری کراو اور یہاں سے نکلو اور پھر یہودی خیبر کی طرف روانہ ہوگئے ۔ اور جتنی بھی ان کی چیزیں تھیں ۔ ایک ایک کے صلے میں انکو Compensation دی - تو آپ کی نفیحت یہ تھی ۔ کہ بیرونی وفدول کو تم تھرانا ان کو واپس نہیں لوٹانا ۔ اور دوسری تفیحت یہ تھی کہ یمودیوں کو جزیرہ عرب سے نکال دو ۔ تیسری میا کہ میرے بعد میری قبر کو سجدہ گاہ نہیں بننے رینا ۔۔۔۔ کہ عقیدت و محبت میں لوگ آئیں اور سجدے کرتے رہیں ۔جس پیفبر نے اپنی پوری زندگی توحید میں اللہ تعالی کی وحدانیت میں بسر کی اس کی قبر کو سجدہ گاہ نہ بنانا۔

<sup>(</sup>۱) قال القاضى عياض ويعتمل انها قوله صلى الله عليه وسلم لاتتخذوا قبرى وثنا يعبد (نودى شرح صحح مسلم ج ۲ ص ۹۳)

<sup>(</sup>۱) اشتد برسول الله صلى الله عليه وسلم وجعه يوم الخميس فقال ائتونى بكتاب اكتب لكم كتابا لن تضلوا ابدا -- واوسى عند موته بثلاث اخرجو المشركين من جزيره العرب واجيزوا الوفد بنعو ماكنت اجيزهم ( صحح بخارى ج ا ص ۲۲۹ )

<sup>(</sup>٢) الم بخارى نے اپني صحح ميں يہ باب باندها ہے باب اخواج اليهود من جزيرہ العرب صحح بخارى ج ا

ديا\_

# قلم دوات طلب كرنے كى ايك اور روايت

امام جعفر روایت کرتے ہیں کہ حضرت علی کہتے ہیں کہ مجھے حکم دیا تھا نبی کریم نے کہ میں کوئی کاغذ لے کر ان کے پاس جاوں اور آپ اس پر کچھ لکھیں ۔۔ لیکن میں نے الیا نہیں کیا کیونکہ مجھے ڈر تھا اگر میں گیا تو حضور کی روح میری عدم موجودگی میں نہ نکل جائے اور آپ کی وفات کے وقت میں سامنے نہ ہو یاوں مجھے ڈر اس بات کا لگا کہ آپ کی وفات میری عدم موجودگی میں نہ ہوجائے ( ١) اس لئے میں قلم دوات لینے نہیں گیا یہ کون کہتے ہیں ؟ حضرت علی -- آپ تو یہ بات صاف کتے ہیں ۔ لیکن ان کے نام لیوا ہے کہتے ہیں کہ نہیں جی خلافت کا فیصلہ لکھوانا تھا۔ اور بیہ حضرت علی کو دی جانی تھی ۔ ہم یوچھنے کا حق رکھتے ہیں کہ تہیں کیتے پتہ چل گیا کہ خلافت کا فیصلہ كصوانا تها \_ ليكن أكر كصوانا بى تها تو كم از كم اتن بات تو مانوك غدير خم ير كوئى اعلان نهيس بوا تها ۔ اور پھر آپ نے اگر تلم دوات مانگا اور آپ کو تلم دوات نہیں دیا گیا تو اس کی ذمہ داری س کے سر رہی اور پھر یہ کہ اسکے بعد آپ کتنا عرصہ زندہ رہے ۔ جب آپ کو تکم دوات نہیں دیا گیا اس کے بعد بھی آپ دو دن زندہ رہے ۔ تو سوال سے ہے کہ آپ نے دوسری دفعہ پھر کیول نہیں مانگا۔ اگر آسانی طور پر آپ اس پر مامور سے تو ایک اور دن آپ نے جو گزارا تو اس وقت کیوں نہیں فرمایا کہ تلم دوات لاو ۔ تو یہ ایک بالکل فرضی بات بنائی ہے کہ نبی پاک نے اپنا جانشین نامزد كرنا تھا يا پيلے كرديا تھا

اور مکی سطح ہو تو آخر کوئی تو چیف سیرٹری ہو تا ہے ۔ تو لکھنے کی ذمہ داری کس پر عائد ہوتی تھی چیف سیکرٹری پر ۔ حضور صلی اللہ علیہ و سلم نے اگر آخری وقت میں قلم دوات مانگا تھا تو قلم دوات لانے اور پیش کرنے کی زمہ داری کس پر آتی ہے چیف سیکرٹری پر ۔ تو مسلمانوں کو اور پڑھے لکھے نوجوانوں کو معلوم ہونا جاہئے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا چیف سیرٹری کون تھا۔ حضور اکرم صلی اللہ کے لکھنے کے امور میں چیف سیرٹری حضرت علی تھے۔ اس لئے بھی کہ عربوں کا مزاج یہ تھا کہ اگر کوئی باپ بات کرتا ہے میدان میں آکر تو پھراس کو سینڈ اس کے بیٹے کرتے تھے عرب عادیا نسل برست جو ٹھسرے تو حضرت علی حضور اکرم کے سیرٹری بنائے گئے اس لئے بھی کہ آپ کے خاندان بنو ہاشم کے فرد تھے ۔ اور آپ کے پچلے زاد بھائی تھے سو حضور کے سكرٹرى حضرت على تھے - حديبي كے موقع ير جب صلح نامه لكھا جا رہا تھا - حضور صلى الله عليه وسلم سربراہ تھے لیکن ان کے سیرٹری حضرت علی تھے تو معاہدہ کس نے لکھا تھا۔ ؟ حضرت علی نے ۔ جب بیہ بات زبن میں آگئ تو بیہ بات بھی یاد رکھیں کہ حضور اکرم کے چیف سیرٹری لکھنے ر بطے میں تھم دوات کے سارے انچارج حفرت علی تھے۔ حضرت ابو بر صدیق کے چیف سیرٹری حضرت عثمان تھے۔ اور پھر ان کے بعد دور آیا حضرت عمر کا تو حضرت عمر نے اپنا چیف سیکرٹری حضرت علی کو بنا رکھا تھا۔ تو اگر حضرت علی کو حضور نے خلیفہ نامزد کیا ہوتا اور حضرت عمر نے زبردستی قبضه کیا ہوتا ۔ تو جس کا حق چھینا ہو اس کو مجھی اپنا قائم مقام بنایا جاتا ہے؟ حضرت عمر جب باہر جاتے سفروں میں جاتے تو آپ نے کئی مرتبہ حضرت علی کو اپنا جانشین بنایا ۔ کوئی مخالف کو جانشین نہیں بنایا۔ معلوم ہوا یہ بات حضرت علی کے ذہن میں ہر گزنہ تھی کہ یہ حق میرا ہے اور نہ حفرت عمر کے ذہن میں تھی کہ بیہ حق اسکا ہے ۔ آنحضرت کا سیکرٹری کون تھا حضرت علی ۔ حضرت صدیق اکبر کے سیکرٹری حضرت عثان تھے حضرت عمر کے سیکرٹری پھر حضرت علی ۔ تو حضرت علی جب حضور کے سیرٹری تھے اور حضور نے قلم دوات مانگا تھا تو قلم دوات دینے کی اور لانے کی ذمہ داری کس پر عائد ہوتی تھی ؟ حضرت علی پر تو شیعہ یہ پروپیگنڈا کرتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو ملم دوات نہیں دیا گیا تو ہم ان سے کہتے ہیں کہ بھائی دینا تو حضرت علی کے ذے تھا نام لے کر کھو انہوں نے کیوں نہیں دیا ۔ ان کے ذے یہ بات لگاو کہ انہوں نے نہیں

<sup>(</sup>۱) عن على بن ابى طالب قال امرنى النبى صلى الله عليه وسلم ان اتيه بطبق يكتب فيه مالا تض امته من بعده قال فخشيت ان تفوتنى نفسه قال قلت انى احفظ واعى قال اوصى بالصلوه والزكوه وماملكت ايمانكم (مند احرج اص ١٩٥)

#### حضور کی عام عادت سے استدلال

ایک بات اور بھی آپ یاد رکھئے کہ ہے اس اعتراض کے وقت کمہ دیتے ہیں کہ حضور کی عادت تھی کہ جب دو چار دن کے لئے جائیں کی جگہ جائیں یا مینہ سے مکہ آئیں تو دو چار دن کے لئے بھی جب جاتے تو آپ جانشین مقرر کر کے جاتے ۔ اس پر سوال کرتے ہیں کہ جب آپ کی عادت تھی کہ دو جار دن کے لئے بھی جائیں تو جائشین مقرر کرکے جائیں تو کیا وجہ تھی کہ جب آپ سفر آخرت پر گئے جس کے بعد آنا نہیں ۔ تو آپ نے جانشین مقرر کیول نہ کیا۔ بوے سفریر جو گئے تو آپ کو برے اہمام سے جانشین مقرر کرنا جائے تھا۔ لیکن آپ نے نہیں کیا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ حضور این زندگی میں جب جاتے دو دن کے لئے ایک دن کے لئے تو حضور کو پتہ ہو آ تھا کہ میں نے واپس آنا ہے اندازہ ہو آ کہ میں نے واپس آنا ہے بلکہ آپ کو لقین ہو آ کہ اگر کوئی ایک بات غلط ہو جائے کوئی گڑ ہو ہو جائے تو میں آگر اصلاح کردوں گا۔ تو حضور کو جب بیہ یقین تھا کہ میں آگر اصلاح کردول گا آپ ایک دن کے لئے بھی گئے دو دن کے لئے بھی تو جانشین مقرر کرگئے کیوں کہ کوئی خدشہ نہیں تھا کہ اگر جانشین کوئی غلطی کرے تو کیا ہوگا کیوں کہ حضور کو امید ہوتی تھی کہ میں واپس آوں گا۔ لیکن جس سفراور کمبے سفر کے بعد پھر آنا نہیں اسکے لئے حضور کیسے جانشین مقرر کریں اس کئے کہ اگر جانشین مقرر کریں اور وہ اپنی بات پر اڑ جائے تو کیا اس کے لئے اپنی جانوں کو تلف کرنا جائز ہو جائے گا۔ ہرگز نہیں

### امیرمقرر کرنے کا ایک واقعہ

نی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک دفعہ ایک امیر مقرر کیا۔ تو وہ امیر جب قافلہ لے کر نکلا۔ تو ایک جنگل میں جاکر اس نے صحابہ کو کہا کہ دیکھو میں تمہارا امیر ہوں اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کہا ہے ۔۔۔ جس نے میرے مقرر کردہ امیر کی اطاعت کی اس نے میری اطاعت کی ۔ اور جس نے میری اطاعت کی اس نے میری اطاعت کی اس نے اللہ کی اطاعت کی ۔ تو اس امیر نے یہ حدیث پڑھ کر سائی اور جس نے میری اطاعت کی اس نے اللہ کی اطاعت کی ۔ تو اس امیر نے یہ حدیث پڑھ کر سائی اور

کماکہ دیکھو میں تمهارا امیر ہوں۔ انہوں نے کما بیٹک ۔ تو امیر نے کماکہ یہ جو درخت ہیں ان کی كريال كانو - سب صحابه كريال كامنے لكے اور ان كريوں كو ايك ترتيب دے كر گھاس پھوس رکھ کر اس نے بطور امیر تھم دیا کہ اب ان کو آگ لگا دو۔ تو جب آگ لگائی گئ شعلے بھڑ کئے لگے - تو اس امیرنے پھر کہا دیکھو میں رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا مقرر کردہ امیر ہوں ۔ تو تم اس طرح كروكه اب اس آك ميس كود جاو - تو آك ميس كودناكيا تقا - موت بي تقي نا - تو بعض صحابه کے ذہن میں بات آئی کہ ہم نے تو اس پیغبر کو مانا تھا آگ سے بیخ کے لئے۔ تو اس کو مان کر بھی آگ بی ہے۔ ہم نے پینیبر کو مانا تھا آگ سے بچاو کی خاطر اور پھر بھی آگ ہے تو چلو ہم حضور سے بوچھ ہی کیوں نہ لیں ۔ تو نبی پاک کے پاس پھر آئے کہ جی بیہ صورت ہے تو آپ نے فرمایا اگر تم اس آگ میں داخل ہو جاتے پھر مجھی نہ نکلتے ۔ تم نے اچھا کیا جو پوچھا میرا مقرر کردہ امیروہی باتیں کے جو میری شریعت سے ثابت ہیں۔ پھر تو ٹھیک ہے اور اگر غلط کے تو اسکی یہ بات نہیں مانی ۔ کسی کو امیر مانا اس طرح ہے جیسے کسی کو امام مانا۔ تو امام اگر نماز میں غلطی کرے ایک رکعت کم یا زیاده کر دے تو پیچے والے لقمہ دیتے ہیں ۔ تو اگر وہ امیر غلط کرے تو لقمہ دو۔ تو فرمایا که اگر تم اس آگ میں داخل ہو جاتے تو پھر بھی نہ نگلتے۔ پھر تمہارا ٹھکانہ جہنم تھا۔ (۱)

(۱) عن على قال بعث النبى صلى الله عليه وسلم سريه فاستعمل رجلا من الانصار وامرهم ان يطيعوه فغضب قال اليس امركم النبى صلى الله عليه وسلم ان تطيعونى قالوا بلى قال فاجمعوا لى حطبا فجمعوا فقال اوقدوا نارا فاوقدوها فقال ادخلوها فهموا وجعل بعضهم يمسك بعضا ويقولون فررنا الى النبى صلى الله عليه وسلم من النار فمازالوا حتى خمدت النار فسكن غضبه فبلغ النبى صلى الله عليه وسلم فقال لو دخلوها ماخرجوا منها الى يوم القيامه الطاعه فى المعروف ( الشيح بخارى ج ۲ ص ۲۲۲) -

عن على كرم الله وجهه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لا طاعه لبشر في معصيه الله تعالى ( روح العاني ح ۵ ص ۲۲ )

# اميركسي طرح بهي معصوم نهيس

معلوم ہوا کہ کوئی پینیبر کا مقرر کردہ امیر بھی ہو اس پر بھی عصمت کا سالیہ نہیں ۔ وہ معصوم تو نہیں ۔ معصوم تو صرف پینیبر ہیں ۔ اس لئے ان کی بات پینیبر کی بات کی روشنی میں پر بھی جائے گی ۔ حضور سے جب پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا ۔ کہ تہمارا آگ میں چھلانگ لگانا غلط ہے ۔ تو نبی پاک آرکسی کو خلیفہ مقرر کر جائیں ۔ اور آپ کی وفات کے بعد وہ کوئی الی بات کے اور پوچھا جائے اس سے تو وہ کے کہ میں تو نبی کا مقرر کیا ہوا ہوں تم کون ہو سوال کرنے والے ۔ تو رحمتہ اللحالمین کی حکمت کا بیہ تقاضا ہوا وانائی کا بیہ تقاضا ہوا کہ آپ نے خلیفہ کسی کو بنایا کسی کو نہیں بلکہ حضرت ابو بکر صدیق کو جب صلے امامت پر کھڑا کیا تو آپ نے خود نہیں کہا ابو بکر جا کر نماز پڑھاو ۔ نہ ۔ مسلمانوں کو کہا ۔ کہ ابو بکر کو کہو نماز پڑھائے ۔ خود نہیں کہا ۔ اشارہ اس طرف تھا کہ کل کا فیصلہ بھی تم نے خود کرنا ہے ۔ تہمیں اشارہ دے رہا ہوں کہ اب تم ان کو کہو کہ وہ نماز پڑھائیں ۔ جب وہ تہمارا مقرر کردہ ہوگا تو پھر کل کا فیصلہ تم درست کر سکو گے ۔ مروا ابابھر فلیصل

#### اسلام میں خلیفہ منصوص نہیں

نی پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اپ بعد کی کو جائشین نہیں بنایا ۔ شیعہ ای پر اپ سارے عقائد کا سارا داروردار رکھتے ہیں کہ جی حضرت علی کو بنایا ۔ تو ایک بات ضرور ذہن میں آنی چاہئے کہ جی اگر بنایا تو حضرت علی نے دعوی کیوں نہیں کیا ۔ کیوں اعلان نہیں کیا کہ بھی بنایا ۔ کتے ہیں کہ ڈرتے رہے تھے ۔ اچھا اگر وہ ڈرتے تھے تو تم بھی ڈرو ۔ یعنی پیر کی آبعداری تو تبھی ہوگی ناکہ تم بھی ڈرو ۔ اگر وہ ڈرتے تھے اور تم ان کے پیرو ہو تو تم بھی ڈرو ۔ اب یہ کہ دینا کہ حضرت علی نے اعلان نہیں کیا تھا یہ کانی نہیں ۔ انہوں نے نہ صرف یہ کہ اپنی ظافت کا اعلان نہیں کیا آپ تینوں ظافتوں کو باری باری مانتے رہے ۔ ان کے پیچے نمازیں پڑھتے رہے ۔

اور اعلان ایک دفعہ بھی نہیں کیا کہ بچھے خدا کے پینجبر نے مقرر کیا ہوا ہے۔ سویہ ساری سازش بنائی ہوئی ہے بیودیوں کی۔ بیود نہ چاہتے تھے کہ سب مسلمان ایک ہوکر رہیں وہ ان میں تفرقہ ڈالنا چاہتے تھے اور یہ انکی ایک ضرورت تھی عبدا للہ بن سبا اسی ضرورت کے ساتھ مسلمانوں میں داخل ہوا اور اس نے اپنے کام کا آغاز حضرت عثان کے خلاف پراپیگنڈے سے کیا (جس طرح بر صغیر میں ہری چند ولد دیوان چند قوم کھڑی سکنہ علی پور پھٹہ ضلع کو جرانوالہ ایک ضرورت کے میش نظر مسلمانوں میں داخل ہوا اور اس نے اپنے کام کا آغاز حضرت امام ابوصنیفہ کے خلاف بیش نظر مسلمانوں میں داخل ہوا اور اس نے اپنے کام کا آغاز حضرت امام ابوصنیفہ کے خلاف خلاف عدیث کے الزام سے شروع کیا ) جس طرح ابن سبا کے نقش قدم پر ایک پوری تحریک چل رہی ہے ٹھیک اسی طرح ہری چند کے نقش قدم پر بھی حضرت امام کے خلاف برابر کام ہورہا چل رہی ہے نمیک اسی طرح ہری چند کے نقش قدم پر بھی حضرت امام کے خلاف برابر کام ہورہا ہے۔ ۔ بسرحال ) حضرت علی نے اپنے دور خلافت میں ابن سباکو زندہ جلادیا۔ (۱)

اب مسلمانوں کو معلوم ہونا چاہئے کہ مسلمانوں کا پینیبر کے بعد جو بھی نظام حکومت ہو گا وہ حکومت بنانے اور اسے چلانے کا ہوگا یہ کوئی قانون ساز ادارہ نہ ہوگا جو کہیں سے رہنمائی حاصل کے۔۔۔

(۱) عن عكومه قال اتى على بزنادقه فاحوقهم (صحيح بخارى ج ٢ ص ١٠٢٣) يه زنادقد كون شے ؟ هم طائفه من الروافض تدعى السبائيه ادعوا ان عليا اله وكان رئيسهم عبدا لله بن سبا (كتاب البحره اللي المنظفر الاسفراى – عاشيه بخارى )

لما على قارى رحمه أ لله لكت بين قوم من السبائيه اصحاب عبدالله بن سبا اظهر الاسلام ابتفاء للفتنه وتضليلا للامه فسمى اولا فى آثاره الفتنه على عثمان حتى جرى عليه ماجرى ثم النخوى الى الشيمه فاخذ فى تضليل جهالهم حتى اعتقدوا ان عليا رضى الله عنه هو المعبود فعلم بذلك على فاخذهم واستتابهم فلم يتوبوا فحضر لهم حفيرا واشمل النار فيها ثم امر بان يرمى بهم فيها ( مرقات شرح مشكوه ج ك ص ١٠٣ )

مجلس درس

30

مجلس درير

## اسلام میں حکومت کس طرح بنائی جائے

حکومت کس طرح بنائی جائے گی ۔ اللہ تبارک تعالی نے اس کا جو قانون ہمیں بتایا وہ ہے کہ مسلمانوں ك معامل أور مسلمانون كا نظام حكومت كس طرح طے كريں ؟ آيس ميں مشورے سے - اموهم شودی بینهم اگر کسی کو مقرر کیا ہوا ہو اس کو کہتے ہیں منصوص اور اگر مقرر کیا ہوا نہ ہو ۔ تو پھر ہے Elected چناو شوری کے ساتھ مشورے کے ساتھ سو حکومت بننے کے دو ہی طریقے ہیں۔ اور نبی پاک نے اپنی زندگی میں اس کی ایک جھلک دکھابھی دی ۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا آخری دور تھاکہ آپ نے غزوہ مونہ کی طرف ایک مهم بھیجی ۔ اور کماکہ میں جو اس مهم کو روانہ كر رہا ہوں مسلمانوں كے اميريہ ہوں گے - زيد - اگر زيد شهيد ہو جائيں تو پھر امير ہوں گے جعفر۔ حضرت علی کے بھائی ۔ اور اگر جعفر بھی شہید ہوجائیں تو ہوں گے عبد اللہ بن رواحہ ۔ تو مين اس مهم مين تين امير زيد بن حارية - جعفر بن اني طالب اور عبدالله بن رواحة كو مقرر كريا ہول ۔ آپ نے مہم روانہ کی ۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم مجد نبوی میں تھے ۔ کہ مبعیت ذرا گھرائی ۔ تو آپ نے محابہ کو خردی زید شہید ہوگئے ہیں ۔ اور حضور کے آنسو جاری تھے ۔ ساتھ ہی کما کہ جعفر بھی شہید ہوگئے ۔ پھر بھی آنسو جاری تھے پھر فرمایا ۔ کہ عبد اللہ بھی گئے ۔ تین سیہ سالار حضور کے مقرر کردہ Nominated تھے ۔ اور تینوں ہی باری باری گئے ۔ آنخضرت پر عجیب کیفیت طاری تھی ۔ اور آنسو جاری تھے ۔ کہ حضور صلی اللہ علیہ و سلم نے یہ فرمایا ۔ اور وہاں کے حالات جو آپ کو بطریق کشف معلوم ہوئے آپ نے ان کی خبردی جو صحابہ میدان جنگ میں گئے ہوئے تھے۔ ان میں خالد بن ولید مجھی تھے۔ تو فرمایا حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اب جب تیوں جرنیل باری باری جام شادت نوش کر گئے ۔ تو خالد بن ولید نے آگے براہ کر کمان سنبطال لی ہے ۔ اب چوتھ درج میں کھڑے ہوئے خالد بن ولید ۔ تو حضور صلی الله علیه وسلم نے وہیں خبر دی کہ اللہ نے اس کے ہاتھوں مسلمانوں کو فتح عطا فرمائی ہے ۔ (١) اس سے دو چین معلوم ہوئیں ۔ ایک چیز تو یہ کہ حضور صلی الله علیہ وسلم نے جب تین مقرر کئے تو معلوم ہوا کہ اسلام میں مقرر کرنے کا ایک یہ طریقہ بھی ہے نامزدگی Nomination ۔ اور اگر یہ نہ ہو

تو پھر شوری کے ساتھ مشورے کرکے کسی کو آگے کر دو۔ تو دو ہی طریقے سامنے آئے۔ ایک نامزدگی اور دو سرا باہمی مشورہ ہے۔

## مسلمانوں میں طریق فیصلہ

تاریخ کے طابعلم خود فیصلہ کریں کہ اسلام کے ماخذ علم سے قرآن کریم سے - حدیث شریف سے کسی مضبوط طریق سے بیپھ چاتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی کو نام لے کر اپنا جانشین مقرر کیا ہو؟ قرآن کریم نے جسلاح یہ کما کہ اللہ تعالی نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے عمد کے مسلمانوں سے وعدہ کیا ہے کہ وہ انہیں ظافت کے منصب پر لائے گا اور ان کو زمین پر مضبوط قبضہ ملے گا۔ ان کے خوف امن سے بدلیں گے ۔ اس طرح قرآن کریم میں اللہ تعالی نے کہیں نام لے کر فرمایا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد آپکے پہلے غلیفہ حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ ہول گے ؟

#### سقیفه بنی ساعده کی مشاورت

پھر سقیفہ بنی ساعدہ میں جب انصار اپنے میں سے کسی کو خلیفہ بنانا چاہتے تھے کسی نے آواز لگائی کہ تم کون ہو فیصلہ کرنے والے - حضور صلی اللہ علیہ وسلم تو حضرت علی کو خلیفہ مقرر کر چکے ہیں ۔ پھر جب چند مهاجر صحابہ وہاں پنچ اور انہوں نے یہ موقف پیش کیا کہ خلافت مهاجرین میں سے ہونی چاہئے اور اسپر انصار خاموش ہوگئے تو اس وقت ان میں سے کوئی کمدیتا کہ خلافت جب ہم (انصار) میں نہیں آرہی تو ان (آنے والے) کو بھی نہ طے کہ خلافت حضور صلی اللہ علیہ وسلم

علیہ وسلم نے وہاں واقع ہونے والے حالات کی خبردی اور بیہ بناء بر کشف تھا پھر یہ بھی معلوم ہوا کہ کسی جگہ امیر مقرر کرنا ہو تو فرسٹ بوزیش کیا ہے اور اگر کوئی نامزد نہیں تو پھر شوری سے مشورہ ۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی جب وفات ہوئی تو نامزدگی کسی کے لئے نہ تھی ۔ کسی کے لئے آپ نے علم نہیں دیاتھا نص نہیں فرمائی تھی اب جب نہی کے لئے نص نہیں تو پھر ایک ہی رستہ رہ گیا شوری کا۔ کہ آپس میں مشورے کے ساتھ طے کرلیں۔

# خاتم النمين كے بعد حكومت كيے قائم ہوكى

نی پاک صلی الله علیہ وسلم کے بعد صحابہ نے باہمی مشورے سے امیر کا انتخاب کیا۔ اور مشورے کے ساتھ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو چنا۔ تو ابو بکر صدیق کو جب مشورے سے چنا گیا تو اس سے یہ پتہ چلا کہ خلافت محض ایک انظامی مسلہ ہے آسانی مسلم نہیں ۔ خلیفہ خداکی طرف سے مقرر کردہ یا رسول کی طرف سے مقرر کردہ نہیں ہو گا بلکہ یہ ایک انظامی چیز ہے۔ اور جو انظامی چیز ہے وہ اصول دین میں سے نہیں دین میں جو چیزیں بنیاد ہیں ان کو کہتے ہیں Fundamentals - انکے علاوہ کچھ اور بھی ہیں

And then there are applications . اور بیر اس کئے کہ راہ عمل دکھادیں  $\boldsymbol{\beta}$  . How to act upon the requirements of beliefs of these fundamentals اصول ہے اس پر عمل کس طرح کرنا ہے یہ تو ہے اہل سنت والجماعت کا عقیدہ ہے نظم مملکت یا خلافت یا امارت انظامی مسلہ ہے یہ فروع میں سے ہے اصول میں سے نہیں - کیوں - اصول دین کے وہی ہیں جو 9 تاریخ کو کمل ہوئے ۔ جب اللہ تبارک تعالی نے فرمایا ۔ الیوم ا کملت کم و سنتم ۔ آج میں نے تمہارا دین ممل کر دیا ۔ اس کا معنی ہے کہ اصول سارے اس دن طے ہو گئے تھے ۔ اب کوئی اصول والی چیز بعد میں نہیں آئے گی جو چیز آئے گی وہ فروعات میں سے ہوگی ۔ Application والی ہوگی ۔ عملیات والی ہوگی ۔ انتظامی ہوگی ۔ خلیفہ تو انتظامی چیز ہے ۔ مجرموں کے لئے فیصلے کرنا ہیں تو یہ انظامی چیز ہے ۔ قا نیول اکو عدالتوں پر مقرر کرنا ایک انظامی چیز نے غدر خم میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کو دے دی تھی ۔ یہ بات کہنے کا برا اچھا موقع تھا وہاں بھی کسی نے بیہ بات نہ کہی ۔

ان حالات میں تحقیق کرنے والا طابعلم یہ فیصلہ کرنے پر مجبور ہو جاتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنا سیاس جانشین کسی کو مقرر نہ کیا تھا۔ اسلامی نظام حکومت نظام شوری ہے۔ حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کو غدر خم پر خلیفہ مقرر کرنے کا قصہ ایک افسانے سے آگے نہیں جاتا۔ آ کی خلافت کے لئے وصیت کرنے کی خواہش بھی ہی بتاتی ہے کہ خم کے تالب کے کنارے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی کی خلافت کا اعلان نہیں کیا تھا۔

اگر حضرت علی کے خلیفہ مقرر کئے جانے پر کوئی تحقیق دستاویز نہیں ملتی ۔ قرآن کریم میں بھی کسی کو خلیفہ مقرر کرنے کی کوئی آیت نہیں ملتی ۔ من کنت مولاہ فعلی مولاہ بھی خلافت کے موضوع پر نہیں اور اسکی اساد بھی ضعیف ہیں اور یہ بھی کہ حدیث قرطاس میں آپ نے حضرت علی کو خلیفہ مقرر کرنا تھا۔ یہ بھی ایک امر موہوم ہے تو ان حقائق کی روشنی میں خلافت کے لئے حضرت علی کی نامزدگی کا دعوی بالکل بے سرویا ہو کر رہ جا تا ہے

پھر خلافت کے لئے حضرت علی کا نہ اٹھنا بلکہ ان تینوں خلافتوں کو برسر عالم تسلیم کرنا ان خلفاء کے پیچیے نمازیں پڑھنا اوار اکے دینی کاموں اور مشوروں میں بار بار شریک ہونا یہ واقعات اس نامزدگی کے دعوے کو پر کاہ کے برابر اہمیت نہیں دیتے۔

# غزوہ مونہ کے نقش پر چلنے کی راہ

غزوہ موجہ میں حضور صلی اللہ علیہ و سلم نے رونوں طریقوں کا نشان بتا دیا کہ اگر نامزد کردہ موجود ہو تو وہ آگے ہوگا اور اگر نامزد کوئی نہیں تو شوری کے ساتھ چن کیں گے ۔ تینوں پر نص موجود تھی ان کے بعد باری آئی خالد بن ولید کی ۔ اور اللہ نے فتح عطا فرما دی تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو الله تعالى نے کشف کے ذریعہ یہ نقشہ و کھایا ۔ کشف کا معنی یہ ہے کہ درمیان میں سے پردے اٹھ گئے ۔ تو جس طرح پیغیبر کے معجزات برحق ہیں تو ان کا کشف بھی برحق ہے ۔ آمخضرت صلی اللہ

ہے وہ وفن کے بعد بنایا جاتا ہے یا وفن سے پہلے ۔ وہ وفن سے پہلے بنایا جاتا ہے ۔ کیوں ۔ کہ اجائک کوئی ایبا واقعہ پیش آجائے تو کوئی ملک کا سربراہ تو ہو ۔ برطانیہ میں بھی کی ہے کہ جب ملک کا سربراہ مرجائے کگ یا کوئین کوئی ہو تو جب تک کہ نے کا انتخاب نہ کرلیا جائے۔ تاج میت کے سرمانے رکھا رہتا ہے۔ تاج نہیں اٹھاتے مرنے والا مرگیا۔ لیکن اس کے سرمانے تاج ہوا ہے۔ یہ تاج کسی کے سریر آئے گا پھراس کو دفن کیا جائے گھا۔ دنیا کہ تمام زندہ قویس اور بیدار قویس ای ومه واریال سمجھتی ہیں تو صحابہ کرام رضوان الله اجمعین بھی بید ومد واری سمجھ ربے تھے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم تو وفات پاگئے ۔ اگر اس وقت قیصر روم حملہ کردے یا کوئی اور بیرونی طاقت حملہ کر دے تو مسلمانوں کی طرف سے کس نے جواب دینا ہے ۔ اسے پہلے چنا جائے پھر پغیبر صلی اللہ علیہ وسلم کو دفن کیا جائے ۔ یہ مسلہ سیاست کاتھا ایک تدبر کا تھا۔ ایک وقت کا تقاضا تھا۔ لیکن اس کو شیعوں نے بری مطحکہ خیز پوزیشن میں پیش کیا اور کما۔ دیکھو کہ بیہ دنیا کے پیچیے برے تھ یہ فیلے کررہے تھے خلافت کے اور ادھر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو اہمی وفایا نہیں گیا تھا۔ ابھی وفن نہیں کیا گیا۔ اور یہ خلافت کے فیطے کر رہے تھے۔ اور اسے اتن بھیانک شکل میں لوگوں کے سامنے پیش کرتے ہیں کہ دل دکھ کر رہ جاتا ہے ۔ لیکن سوچے نہیں کہ تدبر کیا ہے ۔ علم والے لوگ کیا کمیں گے ۔ وہ میں کمیں گے کہ اگر سربراہ فوت ہوجائے تو جب تک نے کا اجتاب نہ ہو پہلے کو وفن نہیں کیا جاتا ۔ اور دنیا کے برے ملکوں کی تاریخ اس ك ساتھ شامل ہے - تو صحابہ اتنے ٹرينڈ تھے سياست ميں كه انہوں نے حضور صلى الله عليه وسلم کو وفن کرنے سے پہلے امیر چنے کا فیصلہ کیا اور جب ان کے یمال مجلسیں ہوتی ہیں محرم کی تو لوگوں کو بھڑکاتے ہیں دیکھو وہ خلافت کے فیط کر رہے تھے اور ہمارے اپنے آگر ہم سے بوچھتے بیں کیوں جی یہ ٹھیک ہے ۔ لینی اپنا عقیدہ اتنا کمزور ادھر بات سی ۔ اچھا جی یہ ٹھیک ہے ۔ ایک ذاكر چيخ چيخ كركمه رما ہے - كه لاشه نبي كا تھا مدينه يرا موا - ومال مورما تھا تخت ظافت كا فيصله -لاشه نبي كا نقا مدينه يرًا هوا ( لعيني حضور كو انجمي دفن نهيل كيا تقا ) - وہاں ہورہا تھا تخت خلافت كا فیصلہ ۔ ایس ظافتوں کا بتاہ اصول کیا ۔ اس مضمون کو جب وہ بھڑکا کر پیش کرتے ہیں تو سی نوجوان جو اپنی تاریخ سے ناواقف ہے جران ہو کر بوچھتا ہے اچھا جی کیا ہوا تھا۔ کیا ہوا تھا۔ ہر موضوع پر

ہے۔ امام نماز کا مقرر کرتا ہے تو یہ انظای چیز ہے۔ ان میں الی ساری چیزیں آئیں گی۔ بنیادی چیز اور اصولی چیز و آریخ کو الیوم اکملت دینکم نازل ہونے کے بعد کوئی نہیں ہوگی۔ خلافت کے مسلے میں شیعہ اور اہلست میں یہ فرق ہے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا جانشین کے مقرر کیا جائے یہ ایک فقہی سوال ہے ؟

#### جانشین مقرر کرنے کا طریقہ

جواب ۔ اہلتت کے نزدیک یہ انظامی مسلہ ہے یہ اصولی مسلہ نہیں بنیادی نہیں ۔ شیعہ کے نزدیک یہ اصولی مسلہ ہے ۔ دو سرا اختلاف یہ کہ اہلسنت والجماعت کہتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کی کے لئے Nomination نہیں فرمائی تھی ۔ شیعہ کتے ہیں کہ علی کی Nomination ہوئی ۔ اب سوال یہ ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو خلیفہ کس نے بنایا ۔ اپنے دوستوں نے یا مخالفوں نے ۔ اس سوال کو سمجھنے کے لئے آپ یہ دیکھیں کہ عرب میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات پر مدینہ منورہ میں کتنے طبقوں کے لوگ تھے۔ دو برے طبقے تے - Major - وہ کون تھ - مهاجر اور Minor کون تھے انصار - مهاجر وہ لوگ تھے جو مکہ ك ربخ والے تھے اور انسار وہ تھے جو مدينہ ك ربخ والے تھے - تو مدينہ منورہ ميں كتني فتم ك لوگ تھ - دو قتم ك - مهاجر اور انسار - انسار مدينه ك رئ والے تھ برك نيك تھ لیکن انسان تھے ان کے ذہن میں یہ بات ڈلی کہ پیغیر تو مهاجروں میں سے تھے اور ہجرت کرکے مکہ سے مدینہ آئے تھے۔ تو اس میں تو ہمارا وخل نہیں وہ تو خدا کا معاملہ ہے خدانے ان کو چنا۔ تو الخضرت صلى الله عليه وسلم تو مهاجرول مين سے تھے اس مين جمارا دخل سين اب خليفه تو جم مين سے ہونا چاہئے ۔ جو جانشین ہو وہ ہم میں سے چاہئے ۔ یہ ان کے زبن میں بات آئی ۔ چنانچہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ و سلم کو ابھی دفن نہیں کیا گیا تھا کہ سعد بن عبادہ جو تھیلے کے برے سردار تھے۔ ان کے ہال میٹنگ ہوئی کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد اب ہم کس کو انکا خلیفہ بنائیں ۔ اب آپ یہ بتائیں کہ کوئی بادشاہ یا سربراہ یا کوئی ملک کا برا فوت ہو جائے تو جو نیا

۔ یہ وہ دور تھا جب ہر تجارتی قلفے پر خوف اتر آتھا کہ ڈاکو لوث کرنہ لے جائیں۔ تو آمنهم من خوف تو اللہ تعالی نے قرایش کو امن دیا۔ تو سب سے زیادہ رعب عرب میں اس خاندان کا تھا۔

#### خلیفہ قرایش میں سے ہو

منشاء یہ ہے کہ اگر مسلمانوں کا فرمازوا اس قوم میں سے ہو جو کعبہ کے متولی ہیں تو ساری قومیں سرنڈر Surrender کر جائیں گی ۔ پھر آگے سر نہیں اٹھائیں گی ۔ انصار اپنی جگہ بہت نیک تھے ۔ انہوں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کی مدد کی تھی ۔ اس میں کوئی کلام نہیں ہے ۔ کیکن ان میں کوئی اتنی وجاہت والا آدمی نہیں تھا۔ کہ جس کے آگے عرب کے کل لوگ سرنڈر ہو جائیں ۔ تو فیصلہ کرنے کے لئے جب یہ بیٹھے انصار سعد بن عبادہ کے ہاں ایک چھپر کے پنچے یہ ا کھٹے ہوئے کہ اب ہم خلیفہ چنیں ۔ تو جو لوگ بیٹھے تھے قوم انصار کی تھی ۔ اس وقت مهاجر کہاں تھے ۔ جو مهاجر وہ تھے جو مکہ سے آئے ہوئے تھے یہ سارے مسجد نبوی میں تھے ۔ وہیں حضور صلی الله علیه وسلم کا بدن مبارک تھا۔ اور سارے مهاجر وہال بیٹھے ہوئے تھے کہ آج الکی متاع اور ان کی دولت اس دنیا سے جاتی رہی ۔ سارے مهاجر اسی غم میں کہ ہم گھر والے ہیں ہمارے آقا سفر آخرت پر روانہ ہوگئے ۔ تو بیر یہاں بیٹھے تھے اور انصار اوھر سوچ رہے تھے کہ مدینہ کو حملہ آوروں سے بچانا کس طرح ہے کہ نعمان بن بشیر جو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابی گزرے ہیں اور وہ انصار میں سے تھے تو انہوں نے جاکر اطلاع دی مسجد نبوی میں کہ تم تو یمال بیٹھے ہو وہاں میٹنگ ہو رہی ہے ۔ مکہ والے یمال سینکٹوں کی تعداد میں بیٹھے تھے ۔ لیکن جب سے پت چلا کہ وہاں میٹنگ ہو رہی ہے تو اس کئے کہ وہ کوئی غلط فیصلہ نہ کر دیں تین آدمی الشم حضرت ابو عبيده بن جراح . حضرت عمراور ابو بمر- تينول الشم اور الكي مجلس ميس حلي كئے -مجلس کن کی تھی انصار کی ۔ وہ کہتے تھے کہ خلیفہ ہم میں سے ہو ۔ تو وہاں پہنچے تین مهاجر ۔ تو ابو بحر صدیق رضی اللہ تعالی عنہ نے جاتے ہی یہ حدیث سنائی کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا - الانمته من القريش كه خلفاء في جائي على قريش مين سے - يد جو كيے كے متولى بين خليفه کتابیں لکھیں ہیں اور موجود ہیں لیکن اپنے عقیدہ سے محبت ہو تو انسان اس کے گرد پرا دیتا ہے۔ اس کی حفاظت کرتا ہے ۔ یہ نہیں کہ ادھر بات سی کہ الیی خلافتوں کا بتاد اصول کیا ۔ وہاں ہو رہا تھا تخت خلافت کا فیصلہ ۔ انا لله وانا الیه داجمون

تو بات یہ ہے کہ صحابہ کی بات بالکل صحیح تھی ۔ کہ جانشین پہلے چینا تھا اب انسا رکھتے تھے جانشین ہم میں سے ہو۔ اور یہ حضرات بھی حضور کے اپنے تھے لیکن اس بات کو وہ بھول گئے کہ عرب میں سب سے زیادہ عزت والے لوگ میں سب سے زیادہ عزت والے لوگ قریش سے اور پورے عرب میں جال ڈاکول اور چورول کی کوئی کی نہ تھی ۔ جب کعبہ کے متولی قافل کی شکل میں اپنے سنرول میں چلتے تھے ۔ سردی کا موسم ہو یا گرمی کا موسم تو ان کے قافلول پر کوئی ڈاکو بھی ہاتھ نہیں اٹھا تا تھا۔

#### قریش کی پورے عرب میں عزت اور رعب ودبدبہ

الله تارک تعالی نے قریش کے ان وو سفوں کا قرآن میں ذکر کیا فرایا ۔ لایلف قویش ایلافهم رحلته الشتاء و الصیف رحلته الشتاء سردی کے موسم کا ایک سفر۔ والصیف ۔ گری کے موسم کا ایک سفر۔ قریش کو شوق والیا گیا۔ ان وو سفوں پر ۔ اور ان کے تجارتی قافلے بمن اور شام کی طرف چلا کرتے تھے۔ اور مجال ہے کہ پورے قافلے پر کوئی ڈاکو حملہ کر سکے ۔ تو الله تعالی نے قرآن پاک میں فرایا اے قریش فدا کے احسان کو یاد کرو۔ جب فدا نے تہیں اتنی عزت دی کہ جب کی کا قافلہ تجارت کا اتنا Safe نہیں چل سکی تھا جتنا تہمارے چلتے تھے تو تہیں کیا کرنا چاہئے ؟ ۔ اپ رب کی یاد فلیعبدوا تو چاہئے کہ اب یہ قریش اس رب کی عبادت کریں جس نے انہیں ان دو سفوں میں امن دیا ۔ رحلته الشتاء و الصیف فلیعبدو دب هذا البیت اس رب کی جو بیت کا رب ہے اب ان قریش کو انکی عبادت اور زیادہ شوق سے کرنی چاہئے ۔ کون رب ۔ بو بیت کا رب ہے اب ان قریش کو انکی عبادت اور زیادہ شوق سے کرنی چاہئے ۔ کون رب ۔ النی اطعمهم من جوع و آمنهم من خوف جس رب نے ان کو اس وقت کھایا جس وقت عرب قوم بھوکی تھی ۔ عرب لوگ جب بھوکے سوتے تھے ان کو الله تبارک و تعالی نے عزت دے رکھی تھی

کا اور وہاں کی نے ذکر نہیں کیا۔ خلیفہ حضرت ابو بکر صدیق کو چن لیا گیا تو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنہ نے پھر مجد نبوی میں آکر مہاجرین سے بیعت لی

# خاتم النيين كي تدفين

جب خلافت کا اعلان ہوگیا۔ پھر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو دفن کیا گیا۔ اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو جب دفن کیا گیا اس میں حضرت علی مرتضیٰ بالکل مختار ہے۔ مختار بیخی ان پر کوئی پریشر نہیں تھا۔ جس جمرہ میں (ام المومنین کے جمرہ) میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا جم مبارک رکھا تھا حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ اس کے دروازے پر کھڑے ہوئے اور فرایا۔ اے لوگو۔ وفات کے بعد بھی (۱)۔ کے بعد بھی حضور صلی اللہ و علیہ وسلم کی نماز جنازہ میں کوئی امام نہیں بنے گا (۲)۔۔۔۔۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم زندگی میں بھی اور وفات میں بھی ہمارے امام بیں آپ کا کوئی امام نہیں بنے گا۔ آپ کی علیہ وسلم زندگی میں بھی اور وفات میں بھی ہمارے امام بیں آپ کا کوئی امام نہیں بنے گا۔ آپ کی نماز جنازہ میں کرے کے اندر دس آدی آئیں اور چرہ مبارک کی زیارت کرکے درود شریف پڑھیں اور چلے جائیں۔ پھروس شریف پڑھیں اور چلے جائیں۔ پھروس آئیں۔ درود شریف پڑھیں اور چلے جائیں۔ پھروس آئین دن تک آنے جانے والوں کا اور درود

ان میں سے چننا - تو حضور صلی الله وعلیه وسلم نے به فرمایا تھا - به حضور صلی الد علیه وسلم کی حدیث تھی اور انسار بھی نیک تھے ان کو بھی یاد آگیا انہوں نے کہا تھیک ہے۔ تو جب آپ نے یہ حدیث سائی کہ امراء اور خلفاء ہم میں سے ہوں گے اور وزاء جو چنیں جائیں وہ انصار میں سے ہول گے تو خلافت کے موضوع پر اصولی اتفاق ہو گیا۔ انہوں نے بات مان کی۔ تو حضرت ابو بکر صدیق رضی الله تعالی عنه نے اٹھ کر نام پیش کیا حضرت عمر رضی الله عنه کا ۔ که مسلمانوں میں وہ بدار بخت مخصیت جو ساری ذمه داری کو نبها سکتے ہیں میری نگاہ میں عمر ہیں ۔ تو میں ان کا نام پیش کرتا ہوں ۔ پھر حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ اکھے انہوں نے کما ابو بکر صدیق کو کہ قرآن نے جو کہا۔ ٹانی اثنین کہ غار میں جو دو تھے۔ اس غار میں پیغیر کے ساتھ میں تھایا آپ تھے۔ الله تعالى نے پیغیرے ساتھ دوسراکس کو قرار دیا ۔ فانی اثنین آپ ہیں یا میں ؟ اور یہ تو قرآن کی صریح آیت تھی جو سب مسلمانوں کو معلوم تھی کہ ابو بکرے حق میں ہے۔ تو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنہ خاموش ہوگئے تو حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ نے اٹھ کر ان کا ہاتھ اٹھایا اور فرمایا کہ سب سے پہلے میں بیعت کرتا ہوں ۔ پھر ان سب نے بیعت کی پھریہ مجد میں آئے اور مماجرین نے بیعت کی ۔ تو تاریخ ایک سوال کرتی ہے کہ حضرت ابو بکر کو اپنے مماجرین کے کیمپ نے چنا یا دو سرول نے ۔ لیعنی اس وقت سوال کیا تھا۔ سوال یہ تھا کہ خلیفہ اور جانشین مصطفل وہ ان میں سے ہو ۔ انصار میں سے یا مهاجرین میں سے ۔ تو اگر علی رضی اللہ تعالی عنہ کے بارے میں غدر نم کے موقع ہر کوئی اعلان ہوگیا ہو تا تو یورے مجمع میں کوئی تو بولتا کہ تم کیا فیصلہ کر رہے ہو ۔ فیصلہ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کرگئے ہیں ۔ اب جب انصار میں جب حضرت عمر كا نام پيش موا تھا تو انساركى جو تمنائقى تو ظاہر ميں اس كى كلست موئى نا۔ جو پروگرام انسار كا تھا اور جو ان کی آرزو تھی اس کی تو شکست ہوئی نا ۔ تو پھر ایسے موقعہ پر انصار ہی کمہ دیتے کہ اگر ہمارا نہیں بن رہا تو یہ بھی تو نہ ہے ۔ وہ کمہ دیتے کہ علی رضی اللہ عنہ کا اعلان حضور صلی اللہ علیہ وسلم فلال مقام پر کر چکے تھے اس کئے انہیں خلیفہ بنایا جائے کیکن انہوں نے نام نہیں کیا ۔ معلوم ہوا کہ حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کو خلیفہ بنانے کا افسانہ بعد کا بنایا ہوا ہے۔ اگر ذرا بھی اس میں کوئی صداقت ہوتی اور ذرا بھی اس میں کوئی سچائی کی شعاع ہوتی تو یہ موقع تھا ذکر کرنے

<sup>(</sup>۱) فقال يا ايها الناس ان رسول الله صلى الله عليه واله امام حيا وميتا (اصول كافي ج س ص ٢٦ مع الثاني)

<sup>(</sup>٢) دخل ابى بكر وممر ومعهما نفر من المهاجرين والان ار بقدر مايسع البيت فقالا السلام عليك ايها النبى ورحمه الله وبركاته وسلم المهاجرون والانصار كما سلم ابى بكر وعمر ثم صفوا صفوفا لايومهم احد (البراير والنماير ح ۵ ص ٢٦٥)

<sup>(</sup>m) ثم ادخل اى على عشره من المهاجرين وعشره من الانصار فيصلون ويخرجون حتى لم يبق من المهاجرين والانصار الاصلى عليه ( $^{19}$  طرى  $^{1}$  ا $^{0}$  ال $^{1}$  فقال يا ايها الناس ان رسول الله صلى الله عليه واله امام حيا وميتا ( $^{10}$  الله  $^{1}$  من  $^{1}$  مع  $^{1}$  الثانى)

حضرت علی کس صف میں تھے۔ جب وہ بوچھیں کہ یہ کیوں بوچھا ہے۔ اسکئے کہ ہم نے اس کے رصف والول كا سلسله قائم ربا - تو يغيرى نماز جنازه اس طريق بر نبين موتى جس طرح اورول ك بعد کمنا ہے کہ جمال وہ کھڑے تھے دائیں طرف وہ تھے ۔ اب بوچھیں گے حضرت عثان کمال تھے ہوتی ہے ۔ اور لوگوں کی میت ہر امام دعا کرتا ہے کہ یا اللہ اے اللہ بخش دے ہمارے حاضر کو شاہد میں کموں گا بائیں طرف ۔ تو ایسے لوگوں کو جواب دینے کے لئے ای وقت فوری طور پر ذہن میں کو ۔ غائب کو مرد کو عورت کو بخش دے ۔ تو امام دعا کرتا ہے کہ یا اللہ ہم جس کو لے آئے ہیں ہو ۔ شک میں یر جانا کہ کیا واقعی انہوں نے نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے دفن کے بارے میں \_\_\_ اس کی خطائیں اور گناہ بخش دے ۔ اب پیفیر کے بدن مبارک کے سامنے کون کے کہ یا ب توجی کی ۔ نہ ۔ پھر یہ مسئلہ بھی یاد رکھئے کہ میت کو دفن کرنے کا جلد عظم کیوں ہے ۔ میت الله اس کے گناہ بخش دے ۔ وہ جو تمهارے گناہوں کی بخشش میں شفاعت کا سمارا ہے ۔ کون ہے کو دفن کرنے کا جلدی علم اس لئے ہے کہ بدن کے خراب ہونے کا اندیشہ ہو تا ہے۔ جب تک جو ان کے بارے میں کے کہ یا اللہ ان کے گناہ بخش دے ۔ تو پیغبر کی نماز جنازہ اس طرح نہیں جان ہے یہ بدن سالما سال تک چاتا ہے اور جب جان نکل گئی تو بدن خراب ہوجا آ ہے ۔ گلنے ہوتی جس طرح کہ عام لوگوں کی ہوتی ہے ۔ ان کی نماز جنازہ کی ہے کہ درود شریف پڑھو اور سرنے لگتا ہے تو تھم ہے کہ جتنی جلدی ہو وفن کرو گر پیفیرے جم کے بارے میں یہ طانت دی رخصت ہو جاو ۔ تو پھر آاریخ میں آیا ہے کہ تین دن تک لوگ آتے جاتے رہے ۔ اور درود گئ ہے کہ وہ خراب نہیں ہو تا۔ اور اعتقاد یہ ہے کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے جسم کی شريف ردها جاتارها - صلت عليه الملا كه والمهاجرون والانصار (١) - تمام مهاجرين اور انصار في آزگ ای طرح ہے جیسے کہ اسے دفن کیا گیا تھا۔ جب کوئی محض فوت ہو آ ہے تو روح نکلنے کے نماز جنازہ پرھی ۔ اب یہ جو شرارتی لوگ ہیں ۔ عبداللہ بن سبا کے سکھلانے سے پہلا سوال یہ فورا بعد اس کے بدن کی وہی تازگی ہوتی ہے جو یمال محسوس کرتے ہیں ۔ لیکن آدھ گھنٹے کے بعد كرتے ہيں كه جى حضور صلى الله عليه وسلم كا جنازہ خلفاء ثلاث نے نہيں بردھا - بھى كيول نہيں یا پندرہ بیں منٹ کے بعد آہت آہت بدن سکرنا اور معندا ہونا شروع ہوتا ہے۔ اور گھنے کے برهاکہ یہ تو سقیفہ بی ساعدہ میں خلافت کے فیطے کے لئے گئے ہوئے تھے کی نے جنازہ ہی نہیں بعد وہ اکر جاتا ہے۔ تو یہ تازگ کب تک رہتی ہے۔۔۔۔ اور کیوں کہ رہتی ہے روح کے اثر ردھا۔ اور بری دیدہ دلیری سے سوال کرتے ہیں کہ حضرت علی نے جنازہ بردھا سے کمال تھے۔ ایک سے ۔ کہ روح جو نکلی ہے اب روح کے اثرات کچھ منٹوں تک تو رہیں گے نا۔ تو جتنے منٹوں دفعہ مجھ سے بھی بیہ سوال کیا گیا۔ میں نے کہا کہ تم بتاو کہ جنازہ جو حضور کا تھا اسمیں حضرت علی تک رہیں کے اتنا عرصہ بدن میں تازگی ہوگی اور پھربدن اکرنا شروع ہو جائے گا۔ انخضرت صلی س صف میں کھڑے تھے۔ اور وائیں کھڑے تھے یا بائیں کنے لگے کہ یہ کیول بوچھتے ہو۔ ہم الله عليه وسلم كے بدن مبارك كے بارے ميں محققين كا قول بيہ ہے كه وہ آج بھى اس طرح نرم نے کما کہ ہم یہ بتانا چاہتے ہیں کہ جمال وہ کھڑے تھے ان کے دائیں طرف وہ کھڑے تھے - کئے و نازک ہے جس طرح دنیا میں تھا۔ چورہ سو سال سے زیادہ عرصہ ہوگیا ہے لیکن آپکا بدن ایسا لگے ان کا تو پا نہیں کمال کھڑے تھے۔ میں نے کما کہ اگر ان کا نہیں با تو ان کا بھی نہیں با۔ نمیں کہ جان نکلنے کے بعد پھر ہو جائے یا اکڑے یہ بات نمیں ہے ۔ وہ اس طرح پھول کی طرح اب یہ کوئی سوال کرنے کا طریقہ ہے کہ است صحابہ سینکلوں کی تعداد میں اور سب نے جنازہ روا تازہ ہے جس طرح پہلے تھا۔ ہدایہ میں لکھا ہے کہ وہ بدن اس طرح تازہ ہے کہ جس طرح وفن اور یہ پوچھتے ہو کہ فلال کمال تھا اور فلال کمال تھا۔ تو یہ جو سوال ہوتے ہیں برے فضول فتم کے کے وقت تھا۔ (۱) زمانے کے تغیرات نے اس کچھ اثر نہیں کیا روح کے اثروت اس اب بھی سوال ہوتے ہیں ۔ تو ان کا پھر جواب بھی ایسے ہی ہونا جائے ۔۔۔۔ میں نے کہا کہ پہلے تم بتاو ہیں ۔ اب جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بدن مبارک کے بارے میں پہلے سے یمی صانت

<sup>(</sup>١) وهو اليوم كما وضع (برايه باب البنائزج ١ ص ١١)

<sup>(</sup>۱) عن ابى جعفر عليه السلام قال لما قبض النبى صلى الله عليه واله صلت عليه الملايكه والمهاجرون والانصار فوجا فوجا (اصول كافى ج ٣٠ ص ٢٠ مع الثاني)

تھی کہ یہ خراب نہیں ہونے والا ۔ تو اگر صحابہ نے تین دن تک دفن نہیں کیا اور درود پڑھنے والے تین دین آتے جاتے آتے جاتے رہے تو اس میں صحابہ کوئی مجرم نہیں ہیں ۔ لیکن جنول نے صحابہ یر اعتراض کرنے ہوتے ہیں ۔ دعمنی کے پیرائے مین وہ بار بار کمہ دیتے ہیں کہ دیکھو تین دن تک نمیں وفن کیا۔ تین دن تک نہیں وفن کیا۔ بھی تین دن تک اس کئے نہیں وفن کیا کہ پیچھے ضانت موجود تھی ۔ تو جب ضانت موجود ہو تو پھر قواعد وہ تو نہیں ہوتے ۔ شا نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت تھی کہ جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم جاتے تو صحابہ میں سے دو چار Body Guard کے طور پر ساتھ ہوتے ۔ کہ کوئی حملہ نہ کردے ۔ تو جمال بھی جاتے باڈی گارڈ ساتھ ہوتے ۔ اللہ تعالی نے آیت بھیجی قرآن پاک میں والله یعصمے من الناس اے اللہ کے پیغیر صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالی آپ کو ان لوگوں کے ہاتھوں سے بچائیں گے ان کے ناپاک ہاتھ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بدن کو نہیں لگیں گے ۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے آیت اترتے ہی کمہ دیا کہ اب میرے ساتھ کی باؤی گارؤ کی ضرورت نہیں ۔ میرے خدا نے مجھ سے وعدہ کر لیا ہے ۔ (۱) پھر حضور صلی اللہ علیہ وسلم اسکیے چلتے اور جہال بڑے بروں کے ول وہال جاتے نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم گھوڑا لے کر اکیلے گھومتے کہ میرے ساتھ خدا کا وعدہ ہے۔ تو جب خدا کا وعدہ ہوا تو اس کے مطابق حالات بنتے ہیں اس طرح الله تعالی کی طرف سے اس بات کی ضانت تھی کہ یہ بدن مبارک بگڑے گا نہیں اس میں خرابی نہیں ہوگی ۔ اب آپ کو پت ہے کہ اگر آدمی نمائے نہ اور گرمی کا موسم ہو تو دو تین دن پسینہ آئے تو کتنی ہو پیدا ہو جاتی ہے۔ تو وہ حق ہے کہ بدن کی حرارت کے ساتھ اور یہ تو اندرونی کیفیات میں اسکے بعد پید ہے اور بو پیدا ہوجائے تو بالکل فطری بات ہے ۔ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی خوراک تو وہی تھی جو

دوسرے مسلمان اور صحابہ کھاتے تھے لیکن وہاں جو پیٹ تھا وہ خوشبو ہوتی تھی ۔ اب وہ خاص طور پر اس بدن کے اپنے حالات ہیں کہ ان کا پیدنہ بھی خوشبو ہے ۔ (۱) تو اگر صحابہ نے تین دن تک دفن نہیں کیا تو یہ ایثورٹی پیچھے سے موجود ہے اور اس کے لئے مارے پاس کی شمادتیں ہیں ۔ جن لوگوں کی وہ ہر بات کو یمی و میمو اہمی نبی کو دفن نہیں کیا گیا یہ خلافت کا فیصلہ کر رہے تھے اور یہ نہیں پتہ کہ دنیا کہ تمام آزاد ملکوں میں یہ ہو تا کہ سربراہ کے فوت ہونے کے بعد جب تک اس کا قائم مقام نہ بنالیا جائے تاج اس کی میت کے سرمانے رکھا رہتا ہے۔ جب تک اس کو کسی کے سریر نہ رکھا جائے اس کو دفن نہیں کرتے ۔ تومیں کمہ یہ رہاتھا کہ شیعہ نے یہ جو کہانی بنائی که Nomination حضرت علی رضی الله تعالی عنه کی ہو چکی تھی اس Nomination کو توڑنے کے لئے سقیفہ بنی ساعدہ کا اجتماع جس میں کہ حضرت ابو بمر صدیق رضی اللہ تعالی عنہ کو غلیفه چنا گیااور انصار اس طرف تھے اور یہ اس طرف اور آپس میں ان کا مکالمہ ہوا بری بحث ہوئی اس موقعے پر بیہ آواز کیوں نہیں آئی کہ حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کو مقرر کیا ہوا ہے۔ اور پھر یہ کہ جب حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کو خلیفہ مقرر کیا گیا حضرت عثان رضی اللہ تعالی عنہ کے بعد تو آپ یہ کیوں کہتے تھے کہ میں چوتھا ہوں۔ اس وقت جب اقتدار اپنے پاس آگیا تو یہ کمنا کہ میں پہلا خلیفہ ہوں اس میں کیا دفت تھی لیکن آپ یمی کہتے رہے کہ میں چوتھا ہوں میں چوتھا موں ۔ اور پہلے تیوں کلیفوں کا کہتے تھے کہ میری خلافت انکی خلافت پر مبنی ہے۔ آپ ایک خط مين لكيمت بين بايعنى النين بايعوا ابابكر وعمر وعثمان على مابايعوهم عليه (١) مجمح خليفه بناني والے وہی لوگ ہیں جنہوں نے ابو بکر کو خلیفہ بنایا جنہوں نے حضرت عمر کو بنایا ۔ جنہوں نے پھر حضرت عثمان کو بنایا اور مجھ سے بھی خلافت کے وقت وہی شرط کی گئی جو ان سے لی گئی تھی ۔

<sup>(</sup>۱) من انس بن مالك قال دخل علينا النبى صلى الله عليه وسلم فقال عندنا فمرق وجاء ت امى بقاروره فجعلت تسلت المرق فيها فاستيقظ النبى صلى الله عليه وسلم فقال يا ام سليم ماهذا الذي تصنعين قالت هذا عرقك نجعله في طيبنا وهو اطيب الطيب (صحيح مسلم ت ٢ عل ٢٥٠)

<sup>(</sup>r) نهج البلاغهج r ص ١ مطبوعه مصر

اب کسی کو بھی اختیار نہیں کہ وہ کوئی اور راہ اختیار کرے ۔ حضرت علی خود تو اس بات کے مدعی نہیں ہیں کہ مجھے خلیفہ بنایا گیا اور یہ ساری داستان . شیعہ لوگوں کی اپنی من گھڑت ہے اس ایک مسئلے پر کہ جی ان کا Nominate کر دیا گیا تھا۔ اب جب حضرت عمر رضی اللہ تعالی عند باہر مجھی جاتے تو پیچھے قائم مقام خلیفہ آپ کو بنا دیتے حضرت علی کے لئے تو یہ چارج کینے کا برا وقت تھا۔ پھر بھی ہمارے اپنے سنی نوجوانوں ان کے ذہن میں بیہ بات ہونی چاہئے کہ ہماری اپنی تاریخ ماشاء الله بدی روش ہے ۔ محلبہ کے کارنامے ہمارے ماس موجود ہیں اور تاریخ نے ان واقعات کو جتنا تاریک کر دیا اور تاریخ نے ان میں جتنا اندھرا پیدا کیا ہے ہارے باس اتنی روشنی موجود ہے جو ان واقعات کی ایک ایک کڑی کو برا تکھار کر پیش کرتی ہے ۔ لیکن کوئی پڑھے بھی ۔ نمایت افسوس سے کمنا پڑتا ہے کہ شیعہ نوجوان کو گو اسکی دنیوی تعلیم تھوڑی سی ہو اس کو بنیادی طور پر پتہ ہوتا ہے کہ ہمارے نظریات اور عقائد کیا ہیں اور ہمارے ساتھی اننے کمزور ہوتے ہیں کہ ذرا سوال ہو تو بھاگے بھاگے آتے ہیں کہ جی کیا یہ بات ٹھیک ہے۔ اپنے آپ برجھنے کی ضرورت ہی کیا ہے۔ ہاں تو بات قرآن پاک میں ہر چلی آرہی تھی کہ یہودی جو ہیں مسلمانوں کے پرانے وسمن ہیں اور یہ اکی تاریخی سازش ہے جنے مسلمانوں میں صحابہ کرام کے خلاف ذہن سازی کی ۔ یہ سلسلہ یبودیوں نے قائم کیا تھا۔ یبودیوں نے ۔ ایک یبودی عبد اللہ بن سبا اس کا نام تھا وہ مسلمان بن كر آيا مسلمانول ميں (١) اور كماكه ميں مسلمان موں - اور اس نے برا پيكنارہ شروع كيا حضرت عثان رضی اللہ عنہ کے خلاف شعت بہیں سے پھیلی ہے حضرت عثان رضی اللہ تعالی عنہ کے خلاف جو بھی کوئی بات کرے سمجھ لو کہ بیہ اس طرف کا ہے۔

(۱) شيعه حفرات كى مشهور اساء الرجال كى كتاب رجال كثى من ب ان عبد الله بن سبا كان يهوديا فاسلم ووالى عليا عليه السلام وكان يقول وهو على يهوديته فى يوشع بن نون وصى موسى بالفلو فقال فى اسلامه بعد وفات رسول الله صلى الله عليه واله فى على عليه السلام مش ذالك وكان اول من اشهر القول بفرض امامه على واظهر البراء ه من اعدائه وكاشف مخالفيه واكفرهم فمن ههنا (رجال كثى ص اله)

ایک دن نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم ذکر فرما رہے تھے کہ میرے بعد برے برے فتنے انھیں گے - آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بھی فرمایا کہ ایک فتنہ اس طرح اٹھے گا جس طرح دریا میں طوفان الحقا ہے ۔ تو صحابہ رضوان اللہ ا جمعین پریشان ہوئے اور کہنے لگے کہ اگر فتنے المحس اور اس طرح النحيس جس طرح آپ صلى الله عليه وسلم اعلان فرماتے ہيں تو ہمارا كون ہے ہم كيا كريں - ہمیں کوئی بچاو کی بات ہائیں ۔ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اے لوگو ۔ جب اس امت میں اختلافات انتھیں کے اور طرح طرح کے فتنے انتھیں کے تو میں تہیں نشان دے جاتا ہوں۔ نشان - سلامتی کا نشان تو ہوگا - تو سب صحابہ متوجہ ہوئے کہ کیا بات ہوتی ہے - فرمایا - دور سے ایک آدی آ رہا تھا سراس نے ڈھانیا ہوا تھا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ۔ منا یومند علی الهدى كه جس دن اس امت پر فتون كى بارش موكى اس دن يد مخص بدايت پر موكا جدهريد مو ادھر ہونا ۔ صحابہ دوڑ کر دیکھنے گئے کہ وہ کون ہے ۔ اس نے چرے سے جب جادر اٹھائی اور تو وہ عثان غنی تھے ۔ (۱) تو نبی پاک صلی الله علیه وسلم کے اس ارشاد نے یہ جو ہمارے سامنے پیش کیا کہ جب بھی اس طرح بات ہو تم نے دیکھنا ہے کہ عثان کس طرف ہے جد هر عثان ہے تمهارا ووث تمهاری رائے اس طرف ہونی چاہئے ۔ تو جب اختلافات پیدا ہوئے تو حضرت عثان غنی رضی الله تعالی عنه نے جان جان آفریں کے سپرد کی اور جام شادت نوش فرمایا ۔ پس حضرت عثان غنی رضی اللہ تعالی عنہ ہی اس امت کے لئے حق کا نشان ہیں اور ان کے لئے مسلمانوں کو غیرت منی چاہے کہ ان کے خلاف کوئی باتیں سننے کو تیار ہول ۔ جب سے حضرت آدم علیہ السوا ، والسلام اس دنیا میں تشریف لائے کوئی انسان ایسا نہیں ہوا کہ جس کے نکاح میں پیغبر کی دو بیٹمیال کیے بعد دیگرے آئی ہوں ۔ سوائے حضرت عثمان کے کہ حضرت آدم سے لے کر آپ تک اسکی کوئی مثال نہیں ۔ اور حضرت عثمان غنی برے آدمی ہیں ۔ میں اپنے بھائیوں سے یہ التجا کرہا ہوں کہ مسلمانوں کو خاص طور پر اپنی اولاد کو بیٹوں کو یا بیٹیوں کا اگر اپنی تاریخ

<sup>(</sup>۱) وذكر الفتن فقربها فمر رجل مقنع في ثوب فقال هذا يومئذ على الهدى فقمت اليه فاذا هو عثمان بن مفان فاقبل عليه بوجهه فقلت هذا قال نعم - هذا حديث حسن صحيح ( جامع ترقر) ح ٢ ص ٢١١)

الله تعالى دیتا ہے ۔ تو میں نے کما کہ کس کو ۔ کہنے سکھے کہ عبد اللہ بن سبا کو ۔ میں نے کما کہ اس نے کیا کما تھا۔ اس نے کما تھا کہ علی خدا ہیں۔ تو جب اس نے کما تھا کہ علی خدا ہیں تو علی نے کما کہ اس کو سزا بھی وہ دول جو خدا رہتا ہے تاکہ اس کی کوئی بات تو بوری ہوئی ۔ تو مرتے وقت اس کی بات بوری کر دی ۔ اللہ تبارک تعالی جل شانہ توفیق عطا فرمائے ۔ تو میں پھر نوجوانوں سے درخواست کروں گاکہ یہ جو تاریخ ہے خاص طور پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سفر آخرت کی کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم آخرت کے سفریر بیار ہوئے ۔ کیا حالات پیش آئے اور گورنمنٹ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کیسے بنی ۔ ربیع الاول کے موقع پر لیکن خاص اس سفر آخرت کو اس ترتیب سے یاد رکھنا جس ترتیب سے میں نے آپ کے سامنے بیان کیا۔ یہ ضروری ہے اور سارے لوگ تو یمال آتے نہیں ۔ آپ کے اپنے بیٹے بیٹیاں اور آپ نوجوان ان کو یہ لائن جو ب صحیح عقیدہ ہونے کی وہ کون بتائیں گے ۔ یہ آپ کے ذے ہے ۔ مجھ سے بھی کسی نے آگر یہ نہیں بوچھا کہ جی ہمارے بیٹے بیٹیاں تو درس میں نہیں آتے تو ان کے عقیدے درست کرنے ہیں تو کون سی کتاب بر هیں - حلائکہ کہ اگر بوچھیں تو ہم بنا سکتے ہیں - جواب دے سکتے ہیں -الله تبارک تعالی نے نجات اسی میں رکھی ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کا جو طریقہ ہے وہی دین ہے ۔ لوگ عمل نہ کریں تو گناہ گار ہیں ۔ لیکن اگر عمل کرنا ہے تو اسلام وہی ہے جو المسنّت والجماعت كا ہے اور جتنے لوگ بھی ہن وہ بیڑی سے اترے ہوئے ہن ۔ اللہ تعالی ہمیں الل سنت والجماعت كے اس طريقه بر قائم اور دائم ركھ -

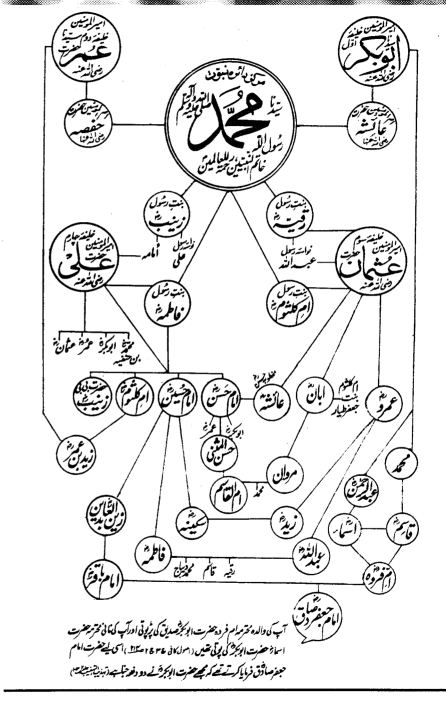
وما علينا الا البلاغ المبين



نہیں جائیں گے ۔ تو الحے عقائد درست نہ رہ سکیں گے ۔ ایک ہے دینیات سکھنا اور ایک ہے اینے عقائد کی حفاظت کرنا کہ نماز یائج وقت کی برهنی ہے ۔ یہ دینیات ہے اور اس طرح کہ رمضان کے روزے رکھنے ہیں اور ایک ہے اپنی تاریخ کو زندہ رکھنا۔ جب تک آپ اپنی تاریخ ان كو نهيں بتائيں كے المسنت والجماعت كے عقيدے ير وہ نهيں رہ سكتے - اور ياد ركھو - نجات السنّت والجماعت کے سوا اور کسی کی نہیں ۔ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جتنے بھی فرقے ہیں سب ناری سوائے ایک طبقے کے اور وہ کون لوگ ہیں جو میرے محلبہ کے ساتھ ہیں - تو محلبہ ك ساته مونے والى جماعت كو كہتے ہيں السنت والجماعت - سنت نبى كى اور جماعت بھى نبى كى جنیں صحابہ کما جاتا ہے۔ تو اس دیار غیر میں آپ اگر چاہتے ہیں کہ ماری اگلی اولادیں مسلمان رہیں تو ان کے ساتھ اتنی بات کافی نہیں کہ نماز پڑھ لیں اور روزے رکھیں ۔ عقیدے کو درست كرنے كے لئے عقيدہ السنت والجماعت ضرورى ہے ۔ اور السنت والجماعت وہ بيں جو نبي اور صحابہ کو ملا کر رکھیں ۔ اور جو نبی اور صحابہ کو ملا کر نہیں رکھتے وہ ان میں سے نہیں ہیں ۔ اللہ تبارک تعالی نے ہمیں اس پر مطلع فرمایا کہ بیہ اختلاف پیدا کرنے والے جو تھے وہ یہودی تھے ۔ تو عبد الله بن سبا یمودی حضرت علی کے وقت میں ظاہر ہوا اور اس نے حضرت عثان غنی رضی الله تعالی عنہ کی مخالفت کا آغاز کیا ۔ اور اس سے بوچھا گیا کہ عثمان تو برے ہیں تو حضرت علی ۔ تو جاہئے تھا ناکہ وہ اچھے ہیں ۔ کہنے لگا کہ حضرت علی خدا ہیں ۔ لیعنی اہل بیت اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے رشتہ داروں کو صحیح شکل میں قبول کرنے کے لئے تیار نہ تھا یہودی نے آپکو خدا کہا جب خدا کہا تو حضرت علی کو کسی نے اطلاع دے دی ۔ تو آپ نے اس زندہ کو آگ میں وال ویا - حالانکه آگ کا عذاب جو ہے نہ وہ خدا کا عذاب ہے ۔ لینی جو حکومتیں اور قاضی ہیں وہ چھروں کا قتل کی سزا تکوار کی سزا لوہے کی سزا دے سکتے ہیں ۔ لیکن جو سزا خدا کی ہے وہ دینی منع ہے ۔ اے لوگو تم نے کسی و مثمن سے بدلہ بھی لینا ہو تو جو عذاب خدا کا ہے اس میں آگ کا عذاب دینا بعض علاقوں میں ایسے لوگ ہیں جو خارجی ذہن کے ہیں ۔ حضرت علی کے بھی مخالف ہیں کیکن ۔۔۔ تو مجھے کسی نے کہا کہ تم علی کی شان بیان کرتے ہیں انہوں نے تو عبد اللہ بن سبا یہودی کو آگ کی سزا دے دی حالانکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا کہ کسی تو وہ عذاب نہ دو کہ جو



دفتر تنظيم أهل السنت ابالى دور، اراس شر منتان



مجل ودس

# سيدنا صديق اكبر رضى الله عنه

#### شیعہ روایات کی روشنی مین

آپ کا پر افتخار خطاب صدیق آنخضرت صلی الله علیه وسلم کا عطا کردہ ہے آپ نے ان سے فرمایا تھا کہ اے ابو کر تو صدیق ہے ( تفییر کتی ص ۵۷ طبع اران ) امام جعفر صادق فرماتے ہیں کہ ابو بکر صدیق ہیں صدیق ہیں صدیق ہیں جو انہیں صدیق نہ کے خدا تعالی اسمی کسی بات کو دنیا و آخرت میں سچا نہ کرے (کشف الغمہ ص ۲۲۰ طبع ابران ) - آپ یہ بھی فرماتے ہیں کہ ابو بر صدیق میرے نانا ہیں ( احقاق الحق ص 2 ) حضرت ابو بر نے تمام سوسائٹی اور متعلقین کے حشمت ورعب کی پرواہ نہ کرتے ہوئے حضور کی رفاقت و محبت کو سب پر رجیح دی تھی ( غزوات حیدری ) امام باقر کہتے ہیں کہ جب اللہ تعالی نے حضور کو ہجرت کا حکم دیا تو فرمایا کہ ابو بر کو بھی ساتھ لے لے ( تغیر امام حن عسری ص ۱۹۲ ایران ) حضرت ابو برنے شب جرت بار نبوت اپ كندهول پر اٹھايا ( غروات حيدرى ) جن كے گھر سے حضور كيلئے غار ميں كھانا پنچا رہا ( ايسا ) آپ يہ بھى فراتے ہیں کہ است بمنکوفض ابی بھو میں ابو کرکی فضیلت کا مکر نہیں ہوں ( احتجاج طبری ص ۲۲۹ اران ) حفرت علی کہتے ہیں کہ حضور نے مجھ سے فرمایا کہ اگر میری وفات ہوجائے تو لوگ ابو بکر کی بیعت کریں گے ( فروع کانی کتاب الروضہ ص ۱۶۰ ) - حضرت علی مرتعنیٰ نے بھی آپ کی بیعت کرکی تھی ( ایپنا ص ۱۳۷ ) حضرت على مرتعنى حضرت ابوبكر كے پیچيے نماز اواكيا كرتے تھے ( احتجاج طبرى ص ١٠ ايران ) حضرت ابوبكرنے حضرت عمر کے ساتھ حضرت علی کو حضرت فاطمہ سے نکاح پر آمادہ فرمایا ( جلاء العیون ص ۱۱۱ ) حضرت فاطمہ الزهراء ملا جيز آپ نے ہی خريدا تھا ( بحار الانوار ج ١٠ ص ٣٥ ايران ) حضرت فاطمه الزهراء کی وفات حضرت ابو بر کے عمد خلافت میں ہوئی حضرت ابو بر کی یوی نے حضرت فاطمہ کو عشل دیا تھا ( بحار الانوار ج ١٠ ص ٥٥ ) حضور صلى الله عليه وسلم نے آخرى وقت مين حضرت ابو بكركو اپنى جكه امام مقرر فرمايا ( ناسخ التواريخ ج اص ۵۴۷ ) حضرت على مرتفني "نے اپنے ايك بينے كا نام ابو بكر ركھا تھا ( جلاء العيون ص ١٩٣ ) حضرت امام حسن " نے بھی اپنے ایک بیٹے کانام ابوبکر رکھا (ایشا ) اور حضرت امام حسین ؓ کے ایک بیٹے کانام بھی ابوبکر تھا ( کاریخ الائمه ص ۸۳)

